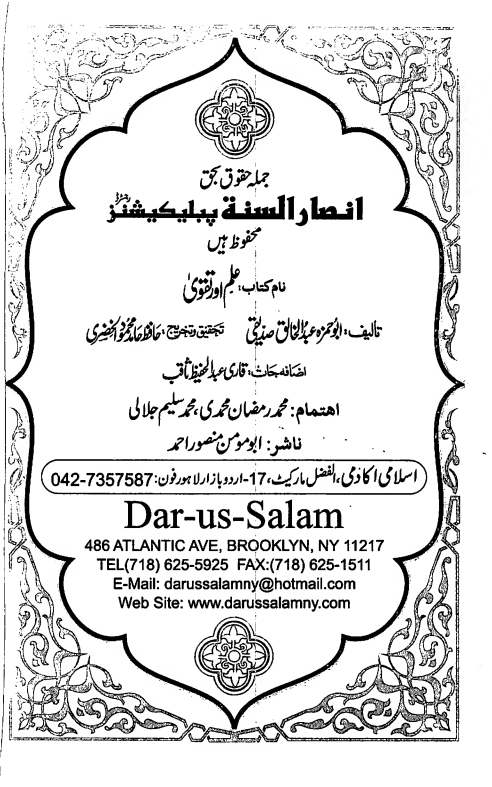


تَجَقَقَ وَجِيَّ ، مَا فَطَعَامُرُ وَرَا خَضِرَى أَضَافِه جَاتْ ، قارى عبالِ لَعَيْظِ أَقْبِ انصارُ السُّنَّة بِبَلِي كَيْشَنْ لِهُور إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمْقُ اللهُ



تاليف: الوُحمرُه عبُرُلُوا في صنفي تجقيق وتبيع مَافِلُ عَالَمُ وَالْمُصِرِي اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُصِرِي المُنْفِلِينَا قَبِ الْمُنْفِلِينَا قَبِ الْمُنْفِقِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

انصارُ السُّنَّة بِبَائِكِيشَنز الأمور





# 

| صفحدتمب | عنوان                                                        | تمبرشار  |
|---------|--------------------------------------------------------------|----------|
| 11"     | مقدمه                                                        |          |
|         | پھلا حصہ                                                     |          |
| 49      | اخلاصِ نيت                                                   | <b>₩</b> |
| ۳.      | نيت خالص نه ہونے کا انجام                                    | <b>%</b> |
|         | ا: ا                                                         | بنمبر    |
|         | فتعلم اورعلاء كى فضيلت                                       |          |
| ٣٩      | عابد اور عالم کی فضیلت مسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس | ₩        |
| ۳۷      | علاء دين قابل رشك بين                                        | ₩        |
| ٣2      | علم اور نفسانی خواهشات کی پیروی                              | %        |
|         | r:                                                           | بنمبر    |
|         | علم اورخشیت الہی                                             | •        |
| 6.      | حقیقی عالم کون ہے؟                                           | %€       |
|         | قرب قیامت علم اُنھ جائے گا ، ایسے میں اس کی حفاظت کرنے والے  | *        |
| ۳۲      | علماء ہی ہوں گے                                              |          |
|         |                                                              |          |

### باب نمبر:۳

## عالم اور جابل كا فرق

| గద          | جهالت اور طلب دنیا                                                        | %€       |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۳٦          | سیّدنا مویٰ مَالِینا کا جہالت ہے پناہ مانگنا                              | <b>₩</b> |
| ľΥ          | کی کا نداق اُڑانا جہالت کی علامت ہے                                       | <b>₩</b> |
| ٣2          | امام الانبياء محدرسول الله الله الله المنطقة ألم كوجابلول سے اعراض كا حكم | <b>₩</b> |
| ۳۷          | جہالت اور بندهٔ رحمان                                                     | ₩        |
| ٣٧          | سيّدنا نوح عَليْنا كو وتوع جهالت كي صورت مين وعظ كي تنبيه                 | <b>₩</b> |
| <b>ሶ</b> 'ለ | جهالت اور سیاحت                                                           | <b>€</b> |
| ۴۹          | عالم اور جاہل کی اندھے اور بینا سے مثال دینا                              | <b>⊛</b> |
| 4           | جہالت قیامت کی نشانی ہے                                                   | <b>₩</b> |
|             | ۳:,                                                                       | بنمبر    |
|             | علم اوردعا                                                                |          |
| ۵۰          | ىپلى دُعا                                                                 | <b>%</b> |
| ۵۱          | دوسري دُعا                                                                | <b>%</b> |
| ا۵          | تيسري دُعا                                                                | <b>₩</b> |
| ۵۲          | چۇقى ۇعا                                                                  | %        |
| ٥٢          | پانچوین دُعا                                                              | ·<br>&   |
| ۵۲          | چھٹی زعا                                                                  | <b>₩</b> |
|             |                                                                           | •        |

|   | _  | 1 | , |   |
|---|----|---|---|---|
| ۵ | :/ | ~ | ` | l |
|   | •  | - |   | ٠ |

# علم کی اہمیت

باب تمبر:٢

### ابل علم اور بلندی درجات

بابنمبر: ۷

### علم اور حكمت

|   | 1                                     |   |
|---|---------------------------------------|---|
| 9 | علم و حکمت امام ما لک برانشہ کے نزدیک | ۶ |

| 4. | عصد معلمت | سےایک | اصد بعثت میں سے ایک |   | کے مقاصد بع | کرم منطقیق کے مقام | نبی مگر | 9 |
|----|-----------|-------|---------------------|---|-------------|--------------------|---------|---|
|    | 108       |       |                     | _ | _           | , ,                | _       |   |

| ۲٠ |  | تا ہے | ليا جاسكا | ر رشک | ہے جس پر | اليى نعمت ـ | حكمت | * |
|----|--|-------|-----------|-------|----------|-------------|------|---|
|----|--|-------|-----------|-------|----------|-------------|------|---|

| YI. | ستيرنا يوسف عَلَيْتِها اور حكمت | <b>%</b> |
|-----|---------------------------------|----------|
|-----|---------------------------------|----------|

بابنمبر:۸

### علماءاورتوحيد

🥷 ایک اعتراض اور اس کا جواب ...... 🔫

بابنمبر:۹

# علم اورابل علم

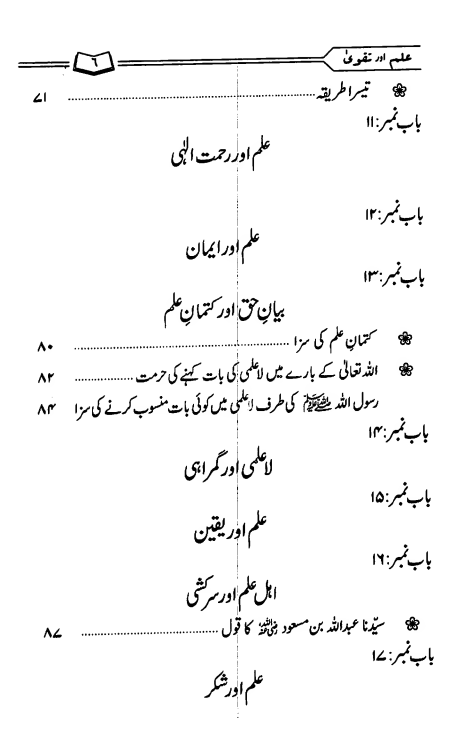
بابنمبر:۱۰

# علم،علماءاورنصيحت

| ۸۲ | مديث" المدين النصيحة "كمفهوم كي وضاحت | <b>%</b> |
|----|---------------------------------------|----------|
|    |                                       |          |

| <b>.</b> • | <br>کی جائے؟ | نفیحت کیے | 9 |
|------------|--------------|-----------|---|
|            |              |           |   |

| 41 |  | طريقه | دومرا | 88 |
|----|--|-------|-------|----|
|----|--|-------|-------|----|



علم اور يوم آخرت

بابنمبر: ۲۰

باپٽمبر:19

علم اور دعوت الى الله

% داعی إلی اللہ کے اوصاف ........

🟶 رعوت وین کے لیے کمر بستہ ہو جانا ......

🥮 مبلغین اور واعظین کے لیے لمحہ فکریہ .....

بابنمبر:۲۱

علم اور دین کی سمجھ بوجھ

🔏 علم اور سبّدنا مویٰ عَلَیْنلا .......... 🖠

باب تمبر:۲۲

علم أٹھ جانے پرفتنوں کا ظاہر ہونا

بابنمبر:۲۳

علم اور بندوین علم

باب نمبر:۲۲۴

علم اور جنت كاراسته

111

بابنمبر:۲۵

# علم بہترین صدقہ کجاریہ ہے

بابنمبر:۲۹

علم اور تز کی پرنفس

### دوسرا حصه

| 172    | لقوی کی لغوی اور شرکی تعریف                    | 98       |
|--------|------------------------------------------------|----------|
| 112    | لغوی تعریف                                     | <b>%</b> |
| IFA    | تقویٰ کی شرعی تعریف                            | <b>%</b> |
| 177    | مراتب تقویٰ                                    | <b>₩</b> |
| ITT    | پېلا مرتبه                                     | <b>%</b> |
| ITT    | دومرا مرتبه                                    | *        |
| ١٣٢    | تيرامرتبه                                      | <b>%</b> |
|        | . 1:,                                          | بنمب     |
|        | تقویل کی اہمیت                                 | ;        |
| ساساا  | قوم نوح مَالِينًا                              | <b>₩</b> |
| ۳۳     | قوم عاد                                        | œ        |
| ساسا ا | قوم مُشود كو تقوى كا حكم                       | ₩        |
| 120    | سيّدنا لوط مَلْيُها كا اين قوم كو تقوى كى دعوت | *        |
| ıra    | الل مدين (اصحاب الايكة) اور تقويل              | <b>₩</b> |

الله مرکش فرعون کو تقویٰ کا حکم .....

| ===== | ر نفویٰ 🚤 🚅 🚅 =                                                            | علیم او  |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|----------|
| 122   | سيّدنا عيسى عَلَيْه كا اپني قوم كوتقوى كا حكم دينا                         | <b>₩</b> |
| 12    | ني آخر الزمان محمد رسول الله ﷺ أور تقوى                                    | <b>%</b> |
| ITA   | ازواجِ مطهرات اور تقوی و پرهیز گاری                                        | <b>₩</b> |
|       | r;                                                                         | بنمبر    |
|       | تقويل اورعقائد                                                             |          |
| 100+  | ايمان اورتقويٰ                                                             | *        |
| ۳۳    | ایک شبه اور اس کا از اله                                                   | *        |
|       | <b>"</b> ;                                                                 | بنمبر    |
|       | تقوي اورعبادات                                                             |          |
| Ira   | نماز اور تقویٰ                                                             | <b>%</b> |
| IN    | روزه اور تقوی                                                              | *        |
| IST   | مدقه، خیرات و زکوهٔ اور تقوی                                               | *        |
| 100   | مالی اور بدنی عبادت                                                        | <b>%</b> |
| rai   | نیکو کار لوگ                                                               | <b>%</b> |
| 104   | نتیجه بحث                                                                  | <b>₩</b> |
| 104   | حج اور تقویٰ                                                               | <b>%</b> |
| וצו   | آ يت ﴿ وَتَسْزَوَّ دُوا فَلِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰى ﴾ كا ثمانِ نزول | *        |
| 175   | قابل غور                                                                   | <b>⊛</b> |
| ואוי  | سودی کاروبار کرنے والوں کو سخت وعید                                        | <b>⊛</b> |
| arı   | تقوى اور جهاد في سبيل الله                                                 | <b>%</b> |

# صبراور تقوي

|      | •                                |              |
|------|----------------------------------|--------------|
| 149  | صبر کا لغوی معنی                 | €            |
| 14.  | مبر کی شرعی تعریف                | <b>%</b>     |
| 141  | اقيام مبر                        | %            |
| 140  | وسعتٌ صبر                        | <b>%</b>     |
|      | ۵:,                              |              |
|      | تقویل اور مدایت                  |              |
| IAI  | ایک سوال                         | <b>%</b>     |
| IAI  | جواب                             | <b>%</b>     |
| ١٨٧  | خلاصة كلام                       | *            |
|      | Y:,                              | بابنمبر      |
|      | تقولى اور قربانى                 |              |
| IAA  | قربانی کا معنی                   | <b>%</b>     |
| 1/19 | قربانی کا مقصد                   | <b>%</b>     |
|      | ۷:,                              | بابنمب       |
|      | تقویٰ کے فوائد وثمرات            |              |
| 191  | دنیا میں تقویٰ کے فوائد وشرات    | <b>&amp;</b> |
| 191  | ه: معاملات میں آسانی             | پہلا فائد    |
| 197  | ره: دشمنول کی کارستانیول کے نجات | دوسرا فائ    |

| 194                 | ندہ: ایسی جگہ سے رزق کا ملنا کہ جس کا انسان کو وہم و گمان بھی نہ ہو | تيسرافا   |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| 194                 | ره: غم والم سے نجات                                                 | چوتھا فا  |
| 19/                 | فائده: بركات كانزول                                                 |           |
|                     | ده: اصلاح اعمال                                                     |           |
| 199                 |                                                                     |           |
| <b>r</b> ++         | فائده: حق و باطل مین تمیز                                           |           |
| 4.14                | فائدہ: گناہوں کے معاف ہونے کی بشارت اور خطاؤں کی پردہ پوشی          | آ تھوں    |
| <b>۲</b> • <b>۲</b> | گرہ:                   دنیا میں افضل ترین انسان ہونے کی گارٹی       | وال فا    |
| 7.4                 | ئده: اولاد کی حفاظت                                                 | سوال فا   |
| <b>r-</b> ^         | آ خرت میں حاصل ہونے والے تقویٰ کے فوائد وثمرات                      | <b>₩</b>  |
| ۲•۸                 | ه: اچپها انجام                                                      | بهلا فائد |
| <b>11</b> +         | رہ: جہنم سے نجات                                                    | دسرافائ   |
| <b>11</b> •         | ره: عرشِ البي كا ساميه                                              | يسرافائ   |
| rII                 |                                                                     | وتقا فائد |
|                     |                                                                     | بنمبر     |
|                     | أسباب تقوى                                                          |           |
| rım                 | فرضیت تقویٰ کو پیش نظر رکھنا                                        | *         |
| 414                 | فوائد تقویٰ کو پیش نظر رکھنا                                        | %8        |
| rim                 | الله تعالى اور تقذير پر ايمان ركهنا                                 | %€        |
| 710                 | راو مدایت پرآنا                                                     | <b>€</b>  |
| ria                 | ے، میں پ<br>مشکوک چیزوں کو ترک کرنا                                 | €8        |
|                     | روزے رکھنا                                                          | **        |
| 710                 | ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                              | œ         |

|             | ار نقوی                                       | <u>علہ او</u> |
|-------------|-----------------------------------------------|---------------|
| riy         | عدل وانصاف کرنا                               | *             |
| riy         | عبادت كرنا                                    | <b>%</b>      |
| <b>11 1</b> | اہل تقویٰ کی سیرتوں کو پیش نظر رکھنا          | <b>₩</b>      |
| ria         | سبیل الله کی اتباع اور دیگر را ہوں کوٹرک کرنا | <b>₩</b>      |



### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمه

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على سيّد الأنبيآء والمرسلين وبعد!

زیر نظر کتاب موسوم'' علم اور تقویٰ'' ادارہ انصار النہ پبلی کیشنز کے مدیر اعلیٰ ابوحمزہ عبد الخالق صدیقی حقالللہ کی تالیف لطیف ہے۔ جہزاہ اللّه خیبر اُعنبی وعن جہیع المسلمین.

کتاب مذاهی بیان کرده مواد، کتاب کے عنوان سے واضح ہے۔ علم کی اہمیت کا انداز ہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ رسولِ مکرم ، معلم انسانیت جناب محمد رسول الله مطفی آیا پر نازل ہونے والی بہلی وی:

﴿ اِقُرَا بِاسُمِ رَبِّكَ الَّذِى خَلَقَ ٥ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقٍ ٥ اِقُرَا ﴾ ﴿ وَرَبُّكَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعُلَمُ ٥ ﴾ وَرَبُّكَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعُلَمُ ٥ ﴾ ﴿ وَرَبُّكَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعُلَمُ ٥ ﴾ (العلق: ١-٥)

"اے پیغیر! آپ پڑھئے اپنے رب کے نام سے جس نے (ہر چیز کو) پیدا کیا ہے۔اس نے انسان کو منجمد خون سے پیدا کیا ہے۔ پڑھئے اور آپ کا رب بے پایاں کرم والا ہے، جس نے قلم کے ذریعہ علم سکھایا،اس نے آ دی کووہ کچھ سکھایا جووہ نہیں جانیا تھا۔"

ای تعلیم و تعلم سے منسلک ہے۔ اس لیے تمام اُدیان و نداہب کا جائزہ لینے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ کسی بھی دین نے تعلیم و تعلم کاوہ اہتمام نہیں کیا جودین اسلام، دین حنیف نے

کیاہے۔

ذرا قرن اوّل کے حالات کی ورق گردانی سیجے کہ نبی آخر الزمان علیا اسلاۃ واللامنے اس وحی کواینے صحابہ کرام رکی ایک عین کوکس اہتمام سے پڑھایا۔

ان عظیم الرتبت صحابہ کرام تھ اللہ الدیار اسے مفلس کہ اکثر فقر و فاقہ کا شکار ہے، صفہ 'کے نام سے یاد کرتی ہے، میغریب الدیار اسے مفلس کہ اکثر فقر و فاقہ کا شکار ہے، دیکھنے والوں نے کھا کہ اگر وہ کی مجلس میں بیٹھتے تو کیڑوں کو سمیٹ کر بیٹھتے کہ کہیں بے پردگی نہ ہوجائے، اتی غربت کہ پوراجم ڈھانینے کے لیے کیڑا میں بیٹھتے کہ کہیں جو بردگی نہ ہوجائے، اتی غربت کہ پوراجم ڈھانینے کے لیے کیڑا میں میں میں نہوتا، حق کہ سیّدتا جابر بن عبداللہ الله نصاری دہائی نیان فرماتے ہیں:

(( وَأَ يُّسَا كَانَ لَهُ ثُوْبَان عَلَىٰ عَهْدِ النَّبِيِّ ﴿ . )) •

'' کہ ہم میں سے کوئی بھی ایسا نہ تھا کہ جس کے گیاس عہدرسالت میں دو کپڑے ہوں۔''

سر (۵۰) کے قریب بیہ جانثار، کیا مال کمانے کی صلاحیت نہیں رکھتے تھے؟ یا کاروبار نہیں کرسکتے تھے؟ کیالین دین کی اہلیت سے عاری تھے؟ کیاکھیتی باڑی کرنے سے نابلد تھے؟

مہیں نہیں بیل انھوں نے تمام صلاحیتیں ہونے کے باوجودا پی توانائیاں نی اکرم مشکیلیا کے فرامین حفظ کرنے میں صرف کیں، اور اپناتن من دھن سب پھھائی راہ میں لگادیا، انہی میں سے فقیہ اُمت سیّدنا ابو ہریرہ وہائی ہی ہیں، وہ خود اپنے متعلق فرماتے ہیں: ''لوگ آپی میں با تیں کرتے ہیں کہ ابو ہریرہ وہائی کہ خیر کے موقع پر ۲ ہجری میں مسلمان ہوئے میں با تیں کرتے ہیں کہ ابو ہریہ وہائی زمہ صحابہ سے بھی) بہت زیادہ روایات بیان کرتے ہیں؟ (کیا ان کو بیعلم نہیں) کہ انصار کھیتی باڑی میں مصروف رہتے ہیں، مہاجرین اپنی میں کرنے ہیں، مہاجرین اپنی دکا نداری میں مشغول رہتے اور میں (( بیشبع بَطْنِ ، )) .....' پیٹ بھرنے کے لیے'' کھانا

صحیح بخاری، کتاب الصلاة، رقم: ۲۵۲.

ملا یا نہ ملا ( توت لا یموت، نصیب ہوئی یا نہ ہوئی) ہمیشہ رسولِ مَرم مِشْظَوَیَّا کی رفافت میں رہتا، اور ان مجلسوں میں حاضر ہوتا جن مجلسوں میں دوسرے (صحابہ کرام) حاضر نہیں ہوتے تھے۔ آپ کے دروازے پر کھڑار ہتا کہ آپ مِشْظَوَیَّا کب گھرسے باہرتشریف لائیں کہ آپ کے فرموادات من کریا دکروں۔'' •

بعض دفعہ میں بھوک سے نڈھال ہو کر مدیند کی گلیوں میں گر پڑتا۔ ای طرح سارے ''اصحاب صف'' نے حصولِ علم کا اہتمام کیا ، یہی وجہتھی کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو وہ مقام عطا فر مایا کہ لوگ تعجب کیا کرتے۔ پچ فر مایا اللہ رہ العزت نے ؛

﴿ وَالَّـٰذِيُنَ جَـاهَـٰدُوا فِيُنَا لَنَهُ لِيَنَّهُمُ سُبُلَنَا طُوَإِنَّ اللَّـٰهَ لَـمَعَ الْمُحُسِنِينَ ٥ ﴾ (العنكبوت: ٦٩)

"اوروہ لوگ جنھوں نے ہمارے رستہ میں جہاد (بالعلم) کیا، ہم انھیں اپنے رستہ کی ہدایت دیں گے۔اور اللہ تعالیٰ احسان کرنے والوں کے ساتھ ہے۔"

ں ہرایت ریا سے اور المدی الله الله فراس رہ در سے الاسلمی ہوائی ، خادم النہ سے سیدنا الو فراس رہید بن کعب الاسلمی ہوائی ، خادم رسول منظی ہوائی کے لیے وضوکا پانی رکھا کرتا اور دانوں کو بیدار رہتا، کہیں آپ کوکوئی کام نہ پڑجائے، آپ کا انظار کرتارہتا۔ ایک دفعہ رسول اکرم منظی ہوئے اُٹھے، وضوکیا اور مجھے مخاطب کرتے ہوئے فر مایا: ((سَلْ )) یعنی مجھ سے آج کے دن جو مانگنا چاہتے ہو مانگ لو۔ سیدنا رہید بن کعب براٹی انتہائی غریب آدی تھے، وہ جانتے سے کہ آج جو مانگوں گامل جائے گا۔ زمین کا سوال کرتے مل جاتی۔

یادرہے کہ وہ زمینیں جورسول ہاشی مستظامین نے لوگوں کوالاٹ کی تھیں، اتی زیادہ تھیں کہ ساری زندگی لوگ آباد نہ ہوسکیں، جا گیرطلب کرتے عطا ہوجاتی، اونٹ مانگتے عنایت ہوجاتے، لیکن انھیں علم تھا کہ اس مال و دولت کی اللہ کے ہاں قدر و قیمت کیا ہے، لہذا موقعہ غنیمت جان کر ....فرمایا:

((أَسْتَلُكَ مُرَافَقَتَكَ فِي الْلِجَنَّةِ.))

" كه مين توجنت مين آپ كاساته ها بها بول-"

الله ك ني المنطقية في عليه عسيدنا ربيد والله كل طرف نظراً شاكى اوران سفرمايا:

( أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ؟ )) "اس كعلاوه كهواور نبيس مانكرا؟"

سيّدنا ابوفراس فِي اللهُ فَي مَهِا: ( ( هُمُو َ ذَاكَ. ))

"اے اللہ کے رسول منتے ایم اور آخری خواہش یہی ہے اور کسی چیزی اور آخری خواہش یہی ہے اور کسی چیزی اطلب ہی نہیں ہے۔"

غریب ترین ہوتے ہوئے بھی اگر کچھ مانگا ہے تو رسول اللہ منظافی آئی جنت میں معیت مانگی ہے۔ رسول اللہ منظافی آئے نے فرمایا: ابوفراس! اگر جنت میں میراساتھ چاہتے ہوتو ایک کام کرنا ہوگا۔

(( فَأَعِنِّيْ عَلَىٰ نَفْسِكَ بِكَثْلَ ٓ وَ السُّجُوْدِ. )) •

'' زیادہ سے زیادہ اللہ کے سامنے بجدہ ریز ہو کراپنے آپ کو اس قابل بنا کہ مجھ محمد منتی کی تنہیں جنت میں بھی رفاقت مل جائے۔''

لوگ آپ کی رفاقت کے طلبگار ہیں ، کیکن اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نے خود اپنے نبی منتظ میں اللہ تبارک وتعالیٰ نبی منتظ میں اللہ تبارک و تبا

﴿ وَاصِّبِرُ نَفُسَلَتُ مَعَ الَّٰذِينَ يَدُعُونَ رَبَّهُمُ بِالْفَلُوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيُدُونَ وَجُهَةً ﴿ ﴾ (الكهفُ: ٢٨)

''اے نی! اپنے آپ کو ہمیشدان کے ساتھ رکھے جو صبح وشام اپنے رب کا ذکر کرتے ہیں۔اُس کی رضا جوئی کے خواستگار رہتے ہیں۔''

الله تعالى نے اس علم دين كواس قدر درجه عطا فرمايا اور نبى كريم ولي الله ان وه منزلت

<sup>🐿</sup> صحيح مسلم، كتاب الصلاة، رقم: ٩٤. ١٠

"بقینا اللہ کے مقربین فرشتے طالب علم کی رضا مندی کے لیے اپنے پر (ادب)
سے رکھ دیتے ہیں، اس جہانِ فانی میں ہر چیز اس طالب علم کے لیے دعا گورہتی
ہے، حتی کہ محچلیاں پانی میں اس کی مغفرت کے لیے دعا کرتی رہتی ہیں۔ اور ایک
عالم کو کسی عبادت گذار پر اس طرح فضیلت حاصل ہے، جس طرح چودھویں
رات کے جاند کی ستاروں پر برتری ہوتی ہے۔"

اور مزید برآ لطلباء واساتذہ کے لیے بیخ شخبری آپ مطفی آیا نے دی:

(( وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَآءِ، وَإِنَّ الْأَنْبِيَآءَ لَمْ يُورِّنُوْا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا، وَرَثُوْا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظِ وافِرٍ.) • وَلا دِرْهَمًا، وَرَثُوْا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظِ وافِرٍ.) • "كما انبياء كوارث بين، اور انبياء دينار و دربم كى وراثت نبين چهور كرك عن بين، موجس نے وہ (علم) حاصل كيا اس نے بہت برى متاع حاصل كرلى۔"

لہذاضمنا ہم یہ بات بھی کہدویتے ہیں کہ طلباء اور علماء کو حقیر نہیں ہمنا چاہیے، دیکھتے امام بخاری برائشہ سے حاکم بخاری نے کہا کہ میرے مکان پرتشریف لاکر جمھے درسِ حدیث دیں اور یہادنی مطالبہ تھا جو کہ ابن الوقت کے لیے نہایت آسان، بلکہ باعث فخر تھا کہ آج ہر شخص چاہتا ہے کہ سلاطین وامراء کے ہاں آنے جانے کے لیے بہانہ مل جائے، یہ وہ لوگ ہیں جو دنیا پر دین کو قربان کردیتے ہیں۔ لیکن جو لوگ دین کی خاطر دنیا کو لات ماریکے ہیں، ان کے لیے دین کو قربان کردیتے ہیں۔ لیکن جو لوگ دین کی خاطر دنیا کو لات ماریکے ہیں، ان کے لیے الیا مطالبہ صرف غلط ہی نہیں، بلکہ ان کی غیرت پر ضرب کاری کی حیثیت رکھتا ہے۔ چنا نچہ امام موصوف نے صاف صاف کہد دیا:

((أَنَا لَا أَذِلُّ الْعِلْمَ إِلَىٰ أَبْوَابِ النَّاسِ. )) ٥

علامدالبانی براشد نے اسے دصیح " قرارویا ہے۔ سنن ابی داؤد، کتاب العلم، وقع: ٣٦٤١.

<sup>🛭</sup> تاریخ بغداد: ۲۲ ۳۳.

### دى،سيدنا كثيربن قيس فالنو بيان فرمات بين:

(( كُنْتَ جَالِسًا مَعَ أَبِي الدَّرْدَاءِ فِيْ مَسْجِدِ دِمَشْقَ، فَجَآءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا آبَا الدَّرْدَاءِ، إِنِيْ جِنْتُكَ مَنْ مَدِيْنَةِ الرَّسُولِ ﴿ لَهُ لِحَدِيْثِ بَلَغَنِيْ مُحَدِّثَةٌ آنَكَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﴿ مَا جِنْتُ لِحَدَاجَةٍ . قَالَ: فَإِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ مَا يَقُولُ: مَنْ سَلَكَ لِحَاجَةٍ . قَالَ: فَإِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ مَا يَقُولُ: مَنْ سَلَكَ لَحَاجَةٍ . قَالَ: فَإِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ مَا يَقُولُ: مَنْ سَلَكَ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ اللهِ عَزَّوجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ النَّهِ عَزَّوجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ النَّهُ عَزَّوجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ النَّهِ مَا اللهُ عَزَّوجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ النَّهُ عَنَّ وَجَلَّ بِهِ طَرِيْقًا مِنْ طُرُقِ

" میں سیدنا ابودرداء بڑاٹن کے پاس دشق کی جامع مسجد میں بیٹھا ہوا تھا کہ اچا تک ایک آنے والا آیا، اور کہنے لگا، اے ابو درداء! میں مدینة الرسول مشاعی آنے ہے آپ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں، کی فائدے کے حصول کے لیے نہیں، بلکہ میرا مطمع نظر وہ حدیث حاصل کرنا ہے جو آپ رسول اکرم علیہ السلاۃ والسلام سے بیان کرتے ہیں، تو اس وقت سیدنا ابو الدرداء بڑاٹن نے فرمایا: میں نے رسول الله کوفرماتے ہوئے ساتھا:

''جوکوئی حصولِ علم کے لیے کسی راستہ میں چاتا ہے (دنیا والے اور وہ خود طالب علم بھی محسوس کرتا ہے کہ میں مدرسہ جارہا ہوں)، لیکن حقیقت میں وہ راستہ (مدرسنہیں) جنت کی طرف جارہا ہوتا ہے۔''

### اورای مدیث میں آپ مطاق نے نیمی فرمایا:

(( وَإِنَّ الْمَلَآثِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِجَتَهَا رِضًا بِطَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالِمِ وَمَنْ فِيْ الْآرْضِ، الْعَالِمِ مَلْ فِيْ السَّمُوٰتِ وَمَنْ فِيْ الْآرْضِ، وَالْحِيْتَانُ فِيْ جَوْفِ الْمَاءِ، وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبُدْرِ عَلَى سَاثِرِ الْكَوَاكِبِ. ))

علم ادر نقوی ا

'' میں علم نبوی منطق کی کولوگوں کے دروازوں پر لے جا کر ذلیل کرنانہیں چاہتا۔'' لیمنی بیالی چیز نہیں جو تمہارے پاس لائی جاسکے۔اگر شمصیں ضرورت یا سنت کی پیاس ہے، تو تم میرے مکان اور مجد میں آ جاؤ۔

ای طرح ایک دفعہ امیر نے امام صاحب سے کہا کہ میرے بچوں کو آکر حدیث پڑھا کیں، لیکن امام بخاری برافشہ نے پھر وہی جواب دیا۔ امیر نے پھر کہا کہ میرے بچوں کے آنے کے لیے وقت مخصوص ہوگا، اس وقت کوئی دوسرا درس میں شریک نہ ہوگا۔ لیکن امام صاحب نے یہ بات بھی نہیں مائی اور کہا:

(( لا يَسَعُنِيْ أَنْ أَخُصَّ قَوْمًا بِالسِّمَاعِ دُوْنَ قَوْمٍ. ))

'' لینی یہ میرا اختیار نہیں کہ دین شرقی کا سنانا کسی ایک گروہ کے لیے مخصوص کروں۔'' (تارخ بغداد)

ایک مرتبہ مجد نبوی کے صحن میں مجلس لگی ہوئی تھی۔امام شافعی برالظیہ جیسے امام دوزانو بیٹھے ہیں، ہارون الرشید نے امام مالک براللہ کو بلوایا ہے، امام صاحب جواب دیتے ہیں کہ علم کے پاس نبیس جاتا۔

(( ٱلْمَلُوكُ عَلَى بَابِ الْعُلَمَاءِ، لا الْعُلَمَاءُ عَلَى بابِ الْمُلُوكِ. ))

ہارون الرشیدخود حاضر ہوتا ہے۔ کسی نے کہا، خلیفة السلمین آ رہے ہیں اگر تخلیہ فرمائیں تو بہتر ہے، امام مالک براشد فرماتے ہیں:

' د کسی مخص کی منفعت کے لیے افادۂ عام کا خون نہیں کیا جاسکتا۔''

در حقیقت دین علم عین اسلام ہے، کیونکہ جب تک آپ کومعرفت الہی نہیں، شریعت کا علم ہی نہیں، تو خود کو اور عوام الناس کو صراطِ متقیم پر کس طرح چلایا جاسکتا ہے؟ یہی بات امام بخاری براٹسہ نے'' کتاب بدء الوتی'' کے بعد'' کتاب العلم'' میں سمجھا کی ہے۔ چنانچہ امام بخاری براٹسہ باب قائم کرتے ہیں:

علم ادر تقوی 🗲

Y

(( بَابُ: ٱلْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ. ))

"اس چیز کابیان کدا قرار وعمل سے پہلے علم حاصل کرنا ضروری ہے۔"

اوربطور دلیل قرآنی آیت ذکر کرتے ہیں:

﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ (محمد: ١٩)

''پس جان لو کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبودِ برحق نہیں۔''

بقى بن مخلد مرافعه بهت برے محدث بيں۔ آپ اپنا قصد بيان كرتے بيں كه:

" میں قرطبہ (اندلس) سے امام اُحد بواللہ کی طرف حدیث سکھنے کے ادادے سے روانہ ہوا۔ بغداد کے قریب پہنچا تو معلوم ہوا کہ فتنہ خلق قر آن کی یا داش میں امام صاحب اینے گ*ھر* میں نظر بند ہیں۔ کسی کوآپ سے ملنے کی اجازت نہیں۔ میں بردامغموم ہوا، بردی مشکل سے آپ کے مکان تک چہنچا۔ دروازہ کھٹکھٹانے پرآپ باہرآئے،اس وقت کی جاسوں نے دیکھ لیا۔ جس کا آپ پر اثر ہوا۔ میں نے عرض کیا کہ میں بہت دور سے آپ کی خدمت میں حدیث پڑھنے کے لیے آیا ہوں۔ آب نے فرمایا: تمہاری خدمت اور شمیں بڑھانے سے زیادہ مجھے کوئی چیز محبوب نہیں، مگر کیا کروں، کہ مجھ پر پابندی گی ہوئی ہے۔ میں نے عرض کیا كەلك تجويز ب- اگرآپ ميراساتھ دين تومين اينے مطلب كو ياسكتا ہون فرمايا، بتاؤ! میں نے عرض کیا کہ بغداد میں نیا داخل ہوا ہوں، اور کوئی شہر کا باشندہ مجھے نہیں بہجا نہا۔ میں روزانہ نقیرانہ بھیں میں آپ کے دروازے پر بھیک مائلنے کی صدالگایا کروں گا،اور آپ مجھے خیرات دینے کے بہانے حدیث رسول اللہ مشکھ آنے سنادیا کرنا، آپ کی مہر ہانی ہوگ۔ آپ نے منظور فرمایا اور ساتھ شرط بیدلگائی کہ کسی کوخبر نہ دوں۔ چنانچہ میں روز انہ فقیرانہ بھیس میں سر يريى بانده كرباته يس ككرى پكرے بحكارى بن كرصدالكا تا .....

((ٱلأَجْرُ رَحِمَكُمُ اللَّهُ ))

"الله ك نام ير كهد عدد"

علم ادر تقویٰ

دہاں بھیک مائلنے والے ای طرح صدالگاتے تھے۔آپ آ وازین کرآتے ، اور وہیں دروازے پر دو چار حدیثیں سادیتے ، کئی دن اس طرح سلسلہ جاری رہا۔ یہاں تک کرآپ آ پ آزاد ہوئے ، اور مجلس درس ہوئی اور میں وہاں حاضر رہتا تھا، اور آپ طلباء کے سامنے میرا حال بیان کرتے اور فرماتے تھے کہ حدیث کے طالب ایسے ہوتے ہیں۔ •

شیخ الکل سیّد نذیر حسین محدث دہلوی مِراللہ کو گورنمنٹ کی طرف سے عہدے کی پیشکش ہوئی، کیکن آپ نے طلبائے حدیث کے ساتھ بوریا نشینی کواس پرتر جیح دی۔ ●

یمی وجہ ہے کہ آج پاک و ہند کا کوئی بھی فخض اپنی سندکو نی اکرم مطفی آیا تک ان کے واسطہ کے بغیر نہیں پہنچا سکتا۔

پیارے قارئین! میلم آسائش و آرام سے حاصل نہیں ہوتا، بڑے جتن کرنے پڑتے ہیں، کی بن اُبی کثیر مِراللہ نے کیا خوب کہا:

(( لا يُستَطَاعُ الْعِلْمُ بِرَاحَةِ الْجِسْمِ. )) ٥

"علم آرام سے حاصل نبیں ہوتا۔"

نضر بن شمیل صدیث کے حصول میں فاقد کشی کے دلدادہ متے اور فرماتے تھے:

(( لا يَجِدُ الرَّجُلُ لَذَّةَ الْعِلْمِ حَتَّى يَجُوْعَ وَيَنْسَى جُوْعَهُ. ))

" كوئى بھى آ دى اس وقت تك علم كى لذت حاصل نہيں كرسكتا، جب تك وہ بعوكا

نه ہواور پھراس کو بھوک کا احساس تک نہ ہو۔''

حصولِ علم کے لیے اگر طالب علم اپنی ساری توانائیاں وتف کر دے تو پھر بھی بیراس علم کاعشیر عشیر بھی حاصل نہیں کرسکتا۔

مختصر طبقات الحنابلة، ص: ٧٩ ـ ٨١ ، سير أعلام النبلاء: ٣٩٣ / ٣٩٣.

و تاريخ الل حديث از علامه محد ابراميم ميرسيالكونى

المساجد، رقم: ۱۳۹۰.

رعلم الانقوى 💛

(( مَنْ طَلَبَ الْعُلىٰ سَحَرَ اللَّيَالِيَ. ))

''بلندیاں راتوں کو جاگ کرمحنت کرنے کے بعد ملتی ہیں۔''

امام بخاری مراشد فرماتے ہیں کہ میں ایک دفعہ اپ شخ آدم بن ابی ایا سی مراشد کے پاس جارہا تھا۔ زادِ راہ ختم ہوگیا، یہاں تک کہ کئی دن تک جھے گھاس اور پتوں پر گزارا کرنا پڑا۔ تیسرے دن کوئی ناواقف محض، مجھے دیناروں کی تھیلی دے گیا، کہ یہ اپ مصرف میں لا ہے۔ •

اور فرماتے تھے کہ مجھے اُمید ہے کہ روزِ قیامت مجھ سے نیبت کے متعلق کوئی باز پرس نہ ہوگی۔ ا

ای کیے آج ان کو بیمقام و مرتبہ ملاہے۔

یہ بلند مرتبہ ملا جس کو مل گیا ہر مدمی کے واسطے دار و رسن کہاں

اگران کی صحیح کے متعلق ککھی جانے والی کتب دیکھی جائیں تو ڈیر ھسو (۱۵۰) سے زائد ہیں۔ جو صرف ان کی مخلص مسامی کا نتیجہ ہے۔ امام تر مذی براٹشہ امام بخاری براٹشہ کی وفات

کے بعدان کی یادیش روروکر نابینا ہوگئے۔ 🍳

ا مام مسلم مِرافله نے حصول علم حدیث کی خاطر کئی شہروں کے چکر کائے۔ 🏻

آپ کی وفات کا یہی سبب تھا کہ رات بھر ایک حدیث کی تلاش میں جاگتے رہے، اور

جب صبح بوكى تو عديث مل كئ الكين مرض الموت شروع بوكيا۔

حافظ ابن حجر برانشه صاحب٬ فتح الباري٬٬ كي پوري تريشه ساله زندگي كوان كي تصانيف ير

طبقات للسبكى: ۲/ ۱۰ ـ ۱۱.
 ۱۲ ـ ۱۰ ـ ۱۲.

<sup>🗗</sup> تهذيب التهذيب لابن حجر: ٩/ ٣٨٩.

<sup>🐠</sup> تهذيب الاسماء واللغات: ٢/ ٩١.

نهذیب لابن حجر: ۱۲۷/۱۰.

تقسیم کیا جائے تو فی یوم کے ساٹھ صفحات بنتے ہیں، اپنی شادی کے بعد بھی اپنے استاذِ مکرم حافظ عراتی واللہ کے پاس دس (١٠) سال تک علم حاصل کرتے رہے۔

امام بخاری جب وطن واپس لو منع ہیں تو آپ کا شایان شان استقبال کیا جاتا ہے۔اور

تین میل تک خیمے لگائے جاتے ہیں اور اوپر دنا نیرو درا ہم نچھاور کیے جاتے ہیں۔ 🍳

ا مام بخاری مرانشہ کے استاد یوسف فریالی مرافشہ کے متعلق آتا ہے کہ ان کی مجلس میں لکھنے والوں کی تعداد دس ہزار ہوا کرتی ، اور بعض محدثین نے لکھا ہے کہ جب وہ پڑھانے بیٹھتے تو تین تین سو کے قریب مستمل (آواز پہنچانے والے) ہوا کرتے، اور بعض نے تو ان کے متعلق یہ بھی لکھا ہے کہان کی مجلس میں بعض دفعہ جالیس ہزار سے زیادہ قلم و دوات رکھ دیئے جاتے ، اور لکھنے والے جالیس ہزار سے بھی بڑھ جاتے۔

قارئین کرام!ان محدثین رحمهم الله کے تقویل و پر ہیزگاری کا اندازہ فرمایے گا۔ امام نسائی برانشیہ کا زمد و تقویٰ، احیاء اللیل اور عمل بالسند مشہور تھا۔ حکام و أمراء سے ہمیشہ علیحدہ رے۔ بالآخر ' خارجیہ' سے اڑے اور ان کے ہاتھوں شہید ہوئے۔ 🏻

امام ابو داؤد والله کے متعلق آتا ہے کہ آپ نے نہر مار کسی کی چھینک سی تو سنت برعمل کی خاطر کشتی والے کوایک دینار کراہیدے کراس کے پاس سے اور اس کو (( ایک و حسم ک اللهُ)) كها\_ 🔞

امام محمد بن نصر المروزي مراشيه كي عبادت جيران كن تقى \_ كفر ب موجات تو حويا كهكري کاستون ہے۔ 🍳

امام ابن خزیمه برالله فرمایا کرتے تھے:

(( أَنَا عَبْدُ لِأَخْبَارِ رَسُوْلِ اللَّهِ ﴿ . )) ٥

🗨 طبقات السبكي: ١٧/٢.

48 مقدمه فتح البارى: ٤٩٤.

🤀 طبقات السبكى: ٢/ ٢٢. 🚯 مقدمه معالم السنن.

الفقيه والمتفقه.

"میں نی مرم منظیم کی احادیث کا غلام ہوں۔"

ای طرح جرح و تعدیل میں ان کی امانت و دیانت کا یہ عالم تھا کہ حدیث نبوی کو بچانے کے لیے اور اس کی حفاظت کی خاطر انھوں نے اپنے کسی قریبی رشتے دار کا بھی لحاظ نہیں رکھا۔ حتی کہ امام علی بن المدینی وطفیہ نے اپنے والدعبداللہ تک کاضعیف و نا قابل اعتبار راوی ہونا تبایا۔ •

امام ابودا ور بحستانی مِراشد نے اینے بیٹے عبداللہ کو کذاب تک کہد دیا۔ 🌣

الغرض ان اہل علم لوگوں کی ہر نقل وحرکت حدیث کی خدمت وحفاظت کے لیے وقف تقی ۔ وہی جماعت ہر نیک کام میں نمایاں حیثیت رکھ سکتی ہے، جوعلم کے ساتھ تقویٰ اور پر ہیر گاری کا اجتمام کرے۔ جیسا کہ محدثین کرام رحم اللہ نے کیا۔ در حقیقت اللہ تعالیٰ نے خثیت اللہ علماء کا وظیفہ قرار دی ہے، ارشاد فرمایا:

﴿ إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوُّا ﴾ (فاطر: ٢٨)

"بے شک اللہ تعالیٰ ہے اس کے بندوں میں سے علاء ہی ڈرتے ہیں۔"

سعد بن ابراہیم سے پوچھا گیا کہ دیدکاسب سے براعالم کون ہے؟ آپ نے فرمایا:

((اَتْقَاهُمْ رَبَّهُ.)) 🍳

''اپنے رب سے زیادہ ڈرنے والا بڑاعالم ہے۔''

امام مجاہد مِراتشہ ارشاد فرماتے ہیں:

((إِنَّمَا الْفَقِيْهُ مَنْ يَّخَافُ اللَّهَ . )) ۞

"فقیداورعالم وہ ہےجس کے دل میں خشیت الہی موجود ہو۔"

اورسيدنا عبدالله بن مسعود فالله فرمات بين:

٢٠/١. تذكرة الحفاظ للذهبي: ١٠/١٠.

<sup>🗗</sup> سنن دارمی، مقدمة، رقم: ۲۹٦

أكتاب الضعفاء للعقيلي. أ

<sup>🚯</sup> سنن دارمی، مقلمة، رقم: ۲۹٥

· (لَيْسَ الْعِلْمُ عَنْ كَثْرَةِ الْحَدِيْثِ ، وَ لَسَكِنَّ الْعِلْمُ عَنْ كَثْرَةِ الْخَشْيَةِ . )) • الْخَشْيَةِ . )) •

"علم بہت زیادہ احادیث یاد کرنے کا نام نہیں، بلکہ کثرت خثیت الی کا نام ہے۔"

زیر مطالعہ کتاب ''علم اور تقویٰ'' بھی عوام الناس طلبطم اور علماء کو بیدور س دے رہے ہے کہ علم کے ساتھ ساتھ تقویٰ کا التزام کریں۔ (( اَلسلْهُ مَّ اسْتُ وْ عَـوْدَ اِتِنَا وَآمِسْ دَّوْعَاتِنَا.)

الله خیراً۔

اور جملہ عاملین ومساہمین، جناب محمد طارق جاوید، محمد شاہد انصاری، محمد اکرم سلفی، ابو طلحہ، انگل ابو مؤمن منصوراحمد اور محمد رمضان محمدی مقطم اللہ کے لیے بھی دعا کو ہیں، اللہ رب العزت انہیں جزائے خیر عطا فرمائے اور اس کتاب کی طباعت کی نیکی کوسب کے لیے ذخیرہ آخرت بنادے۔

الله ربّ العزت سے دست بدعا ہیں کہ وہ ان مقاصد عظیمہ اور اہداف نبیلہ جوان کتب و رسائل مفیدہ کی طباعت میں کارفر ما ہیں جلد از جلد حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور توحید وسنت کی تعلیمات کوفروغ دینے کی توفیق عطا فرمائے تا کہ جارا معاشرہ امن و آشتی کا گہوارہ

<sup>🗗</sup> جامع بيان العلم: ٢٥/٢

علىم الاتقوىٰ

بن جائے کیونکہ تو حید وسنت ہی دنیا وآخرت کی فلاح وصلاح کی بنیاد ہیں، باتی سب شیطانی وساوس ہیں۔

العلم مساقال الله وقال رسوله ومساسوى ذالك فهوا وسواس الشياطين

ال کے ساتھ ساتھ میں اپنے انتہائی قابل احر ام بھائی وخلص مرشد و رہنما نضیلۃ الشخ عبداللہ ناصر رحمانی حظاہلہ کاشکریہ ادا کرتا ہوں جن کی شفقتیں میرے ہاتھ سے لکھی ہوئی تحریروں کو حسن بخشی رہتی ہیں۔ یہ مبارک عمل ان کے حکم اور ساتھ ساتھ ان کی ڈھیروں دعاؤں کو دہ محنوں ، کاوشوں اور کوششوں میں دعاؤں کی وجہ سے جاری و ساری ہے ، اللہ تعالی ان کی جبو د ، محنوں ، کاوشوں اور کوششوں میں مزید اضافہ فرمائے اور شرف قبولیت بخشے۔ جس منج پر ہم کام کر رہے ہیں در حقیقت یہ اللہ کی توفیق ہے اور اس کے بعد شخ طالبند کی رہنمائی۔ جز اھم الله خیراً .

وصلى اللَّه على فير خلقه معمد وآله وسلم.

و کتبه حافظ حامد محمود الخضر ی (رفیق) انصار السنه پبلی کیشنز، لا مور





### اخلاصِ نبیت

سمی بھی نیک عمل کی قبولیت کے لیے اخلام نیت نہایت ضروری شرط ہے کہ وہ عمل خالفتاً اللہ تعالیٰ کی رضا اورخوشنودی کے لیے ہو۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَاۤ أُمِرُوۡۤ اللَّا لِيَعُبُدُوا اللَّهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَا حُنفَآءُ وَيُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُوْلِكُ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ٥ ﴾ (البينة: ٥) الصَّلُوةَ وَيُوْلُكُ دِيْنُ الْقَيِّمَةِ ٥ ﴾ (البينة: ٥) "اورانبيساس كسوااوركوئى عمنيس ديا كيا كصرف الله كى عبادت كريس، يكسو موكراسى كدين كو خالص ركيس، نمازكو قائم كريس، اورزكؤة اداكرت ربيس،

اى بات كواللدرب العزت في سورة "المؤمن" من باي الفاظ بيان كيا ہے:

يهي دين درست ادرمضبوط ہے۔"

﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَفِرُونَ ٥ ﴾

(المؤمن: ١٤)

''پی تم اللہ کواس کے لیے دین کو خالص کر کے پکارتے رہو،اگر چہ کا فربرا مانیں۔'' ایک اور مقام پر ارشادِ ربّ العزت ہے:

﴿ قُلُ إِنَّمَآ اَنَا بَشَرٌ مِّغُلُكُمُ يُوُخِى إِلَىَّ اَنَّمَاۤ اِلْهُكُمُ اِلْهُ وَّاحِدٌ فَمَنُ كَانَ يَـرُجُوا لِقَآءَ رَبِّهٖ فَلْيَعُمَلُ عَمَّلا صَالِحًا وَّ لَا يُشُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهٖ اَحَدًا٥ ﴾ (الكهف: ١١٠)

" (اے پینمبر!) اعلان کر دیجیے کہ میں تو تم جیسا ہی ایک انسان ہوں۔ ہاں! میری جانب وی کی جاتی ہے کہتم سب کا معبود صرف ایک ہی معبود ہے۔ تو جے

علیہ ادر تقویٰ

M

بھی اپنے پروردگار سے ملنے کی آرزو، ہواسے چاہیے کہ نیک اعمال کرے، اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کوبھی شریک نہ کرے۔''

اخلاص نیت کے بارے میں رسول الله طفی آیا کی حدیث ہے، جس کے راوی سیّدتا عمر فالله میں، فرماتے ہیں:

( سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: إِنَّا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَاتِ ،

وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِء مَا نَوَى . )) • " مِن نِي (رحمت) مِسْطَوَة سے بيسنا كدا عمال كا انحصار صرف اور صرف

نیوں پر ہے۔ ہرآ دی کے لیے صرف وہی کچھ ہے، جس کی اس نے نیت کی۔'' نیوں پر ہے۔ ہرآ دی کے لیے صرف وہی کچھ ہے، جس کی اس نے نیت کی۔''

امام وكيع رايشيد سفيان تورى والشدس بيان فرمات مين:

(( مَا مِنْ شَيْءٍ أَخُوفُ عِنْدِيْ مِنَ الْحَدِيْثِ وَمَا مِنْ شَيْءٍ أَفْضَلُ

مِنْهُ لِمَنْ اَرَادَ بِهِ اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ . )) • ( " اللهُ عَزَّو جَلَّ . ) • ( " العِنى ( نيت خالص نه ہونے کی صورت میں ) میرے نزد یک علم حدیث ہے

زیادہ خوف ناک کوئی دوسری چیز نہیں ہے، لیکن جب اس میں اللہ کی رضامقصود

ہوتو اس سے بہتر چیز بھی کوئی نہیں ہے۔"

### نیت خالص نه جونے کا انجام:

جس طرح قرآن وسنت میں اخلاص نیت کے ثواب و جزاء کا تذکرہ موجود ہے، اک طرح نیت خالص نہ ہونے کے انجام وعقاب کا ذکر بھی موجود ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

صحیح بحاري، کتاب بدء الوحی، رقم: ۱، صحیح مسلم، باب فضل الحهادو المحروج في سبیل الله، رقم: ۹۲۷.

حامع بينان العلم وفضله لابن عبد البرّ: ٩٥/١ ـ دار الكتب العلمية، طبع او لي المعامع لانتلاق الراوى وأداب السامع: ١/٨٣ ، مكتب المعارف الرياض.

﴿ مَنُ كَانَ يُرِيدُ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا وَ زِيْنَتَهَا نُوَفِّ اِلَيُهِمُ اَعُمَالَهُمُ فِيُهَا وَ هُمُ فِيُهَا لَا يُبُخسُونَ ٥ اُولَيْكَ الَّذِيْنَ لَيْسَ لَهُمُ فِى الْاَحِرَةِ اِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيْهَا وَ لِطِلْ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ ﴾

(هود: ۱٦،١٥)

"جو شخص دنیا کی زندگی اوراس کی زیب وزینت چاہتا ہے، ہم ایسے لوگوں کوان کے اعمال کا بدلہ دنیا میں ہی پورا پورا دے دیتے ہیں، اوراس میں ان کے لیے کوئی کی نہیں کی جاتی ، ہاں یہی وہ لوگ ہیں جن کے لیے آخرت میں سوائے آگ کے اور پچھ نہیں، اور جو پچھ انہوں نے دنیا میں کیا تھا سب باطل ہے، اور ان کے تمام اعمال تباہ و برباد ہوئے۔"

اورسیّدنا ابو ہریرہ زبی ہی سے مروی حدیث قدی ہے، فرماتے ہیں، یقیناً رسول الله مططّعیّنیّم نے فر ماما:

(( قَالَ اللّٰهُ عَزَّ وَجَلَّ: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ ، فَمَنْ عَمِلَ لِى ْ عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ غَيْرِىْ ، فَأَنَا مِنْهُ بَرِىءٌ ، وَهُوَ لِـلَّذِيْ أَشْرَكَ . )) •

"الله تعالی فرماتے ہیں کہ میں تمام شرکاء کے شرک سے بہت زیادہ بے زار ہوں، (لہذا) جس نے کئی عمل میں میرے سواکسی اور کوشریک کیا، تو میں اس سے بری ہوں، وممل اس کے لیے ہوگا جس کواس نے شریک کیا تھا۔"

ای طرح سیّدنا ابوسعید بن ابی فضاله انصاری بناشیّ سے مروی ہے که رسول الله منظمیّ الله منظم الله منظمیّ الله منظمیّ الله منظمیّ الله منظم الله الله منظم الله الله منظم ا

علام البانی برانشد نے اسے "محجی" کہا ہے۔ سنس ابس ماجید، کتباب الزهد، بیاب الربیاء والسمعة،
 ۲۰۲۰، احکام الحنائز، ص: ۵۳.

علىم ادر تقوی

M

اقل وآخرتمام لوگوں كوجع كرے كاتو ايك منادى با واز بلند كيے كا:

( مَنْ كَانَ أَشْرَكَ فِي عَمَلٍ عَمِلَهُ لِلَّهِ ، فَلْيَطْلُبْ ثَوَابَهُ مِنْ عِنْدِ

غَيْرِ اللهِ، فَإِنَّ اللهَ أَغْنَى الشُّركَاءِ عَنِ الشِّرْكِ.)) •

"لینی جوکوئی کسی عمل میں میرے ساتھ کسی اور کوشریک کرتا تھا تو وہ اس سے اپنے

عمل كانواب طلب كرے، بے شك الله تعالی شركاء كے شرك سے بے زار ہے۔'

صیح مسلم میں سیّدنا ابو ہریرہ واللہ سے مروی عدیث قدی ہے۔الله تبارک وتعالیٰ کا فرمان ہے:

( ( أَنَا أَغْنَى الشُّركَآءِ عَنِ الشِّركِ ، مَنْ عَمِلَ عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ

مَعِيَ غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ.)) 🍳

" میں شرک کرنے والول سے بہت زیادہ بے زار ہوں، جس نے میرے ساتھ کسی اورکوشریک کیا، میں اس کے شرکی عمل کورڈ کر دیتا ہوں۔"

سیدنا عبداللد بن عباس والله سے مروی ہے کہ حبیب کریم مشیکا واز نے فرمایا:

"جس نے ( کسی عمل کو ) شہرت جا ہے کے لیے کیا تو اللہ اس کی تشہیر کردیں گے۔"

اورا کیک روایت میں پیالفاظ ہیں:

''جس نے ریا کاری کی تو اللہ تعالیٰ اس کے عیوب سب پرعیاں کردےگا۔'' اللہ صحیح مسلم میں سیّدنا ابو ہریرہ زمالتہ علیہ سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ مطابقی کوفر ماتے

ہوئے سنا:

" قیامت کے دن جس آ دی کا سب سے پہلے حساب ہوگا، وہ ایک شہید ہوگا جس کواللہ کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا تو اللہ ربّ العزت اس آ دی کواپی نعمتیں یاد دلائے گا، جب وہ

<sup>•</sup> سنن ابن ماجه، باب الرياء والسمعة، ح: ٢٠٣٤ علامدالباني المشطير في التي "حن" كها ب

صحیح مسلم، کتاب الزهد، باب تحریم الریاء، رقم: ۷٤٧٥

 <sup>⊙</sup> صحیح مسلم، کتاب الزهد، باب تحریم الریاء، رقم: ۷٤۷٦، سنن ترمذی، باب ماجآء فی الریاء والسمعة، حدیث: ۲۳۸۱.

علم ادر تقویٰ

الله تعالیٰ کی نعمتوں کو جان لے گاتو الله تعالیٰ اُس سے پوچھے گا۔ بتا؟ تونے میری نعمتوں کو کیے استعال کیا؟ وہ آ دمی کہے گا:

(( قَاتَلْتُ فِيْكَ حَتْى أَسْتُشْهِدْتُ. ))

"ميس في تيرى راه من قال كياجتي كرارت الات شهيد بوكيا-"

تواللدرت العزت فرمائ كا:

((كَذَبْتَ، وَلٰكِنَّكَ قَاتَلْتَ لِآنْ يُقَالَ جَرِيْءٌ فَقَدْ قِيْلَ.))

"كوتو جموث بول رما ب، تو تو صرف اس ليے (ميدان جهاديس) الاتار ماك

تحقے بہادر کہا جائے، توبہ بات تحقیے (دنیا میں بی) کہدری گئے۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ کے تھم پر اس آ دمی کو اوندھے منہ تھییٹ کرجہنم میں مھینک دیا جائے گا۔

اس کے بعداُس آ دمی کو بارگاہ رب العالمین میں پیش کیا جائے گا، جس نے علم سیکھا اور دوسرول کوسکھایا، اور قر آ ن کی تلاوت کی، اس کوبھی اللہ کی تعتیں یا دولائی جا کیں گی۔ جب وہ اللہ کی تعتیں کو جان جائے گا تو اس سے بوچھا جائے گا کہ تو نے ان کو کہاں استعال کیا؟ تو جواب میں وہ آ دی کے گا کہ میں نے علم سیکھا، دوسروں کوسکھایا اور تیری رضا کے لیے قر آ ن کی تلاوت کرتا رہا، تو اس پر اللہ تعالی فرمائے گا:

((كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ تَعَلَّمْتَ الْعِلْمَ لِيُقَالَ عَالِمٌ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ

لِيُقَالَ هُوَ قَارِىءٌ فَقَدْ قِيْلَ . ))

'' كەتو جموك بول رہا ہے، بلكه علم حاصل كركے اور قرآن كى تلاوت كرتے وقت تيرى نيت بيتى كه كرتے وقت تيرى نيت بيتى كه كرتے وقت تيرى نيت بيتى كه كرتے ويا ميں ہى كهد ديا ميں ہى كہد ديا ميا۔''

اللہ کے حکم پر اس کو بھی جہنم میں اوندھے منہ مجھینک دیا جائے گا، اس کے بعد ایک تی

علم ادر تفوی ا

آ دمی کو لا یا جائے گا، تو اللہ تعالیٰ اس ہے بھی یہی معاملہ کرے گا، اور پوچھے گا کہ تونے میری نعمتوں کو کیسے استعال کیا؟ تو وہ آ دمی کیے گا:

((مَا تَرَكْتُ مِنْ سَبِيْلٍ تُحِبُّ اَنْ يُنْفَقَ فِيْهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فِيْهَا لِلَّا أَنْفَقْتُ فِيْهَا لَكَ. )) •

"كميس تيرى مرضى كے مطابق تيرى ہر داه پرخرج كرتار ہا۔"

توالله تعالى فرمائے گا:

((كَذَبْتَ، ولْكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُوَ جَوَادٌ فَقَدْ قِيْلَ.))

'' کرتو جھوٹ بولتا ہے، تو اس لیے مال خرچ کرتا رہا کہ بچھے ٹی کہا جائے، وہ تجھے (دنیا میں ہی) کہددیا گیا۔''

اس آ دمی کو بھی اللہ کے علم پر جہنم میں چھینک دیا جائے گا۔ •

مندرجہ بالا آیات قرآنیاورا حادیث نبویہ سے یہ بات روزِ روش کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ کوئی بھی عمل اس وقت تک درجہ قبولیت کی منازل طے نہیں کرسکتا جب تک اس میں اخلاص کی روح موجود نہ ہو، بلکہ اس کی حالت مردہ جم کی طرح ہے، جس کے ہاتھ تو موجود ہیں، لیکن وہ حرکت نہیں کرسکتے، جس کے پاؤں تو موجود ہیں، لیکن چل نہیں سکتے، جس کی آئیس تو موجود ہیں اور نہ سونگھ سکتے ہیں، بلکہ نہیں کرسکتی، جس کے منہ میں زبان تو موجود ہیں، بلکہ نہیں کرسکتی، جس کے کان اور ناک تو موجود ہیں وہ من سکتے ہیں اور نہ سونگھ سکتے ہیں، بلکہ یہ سب کچھ موجود ہونے کے باوجود ناکارہ ہیں۔ بالکل یہی حال ریاکاری کی بنیاد پر کیے ہیں سب بی موجود ہونے کے باوجود ناکارہ ہیں۔ بالکل یہی حال ریاکاری کی بنیاد پر کیے گئے اعمال کا ہے کہ ان میں محنت تو موجود ہے لیکن وہ شرف قبولیت کوئیس پہنچ سکتے۔ جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے:

صحيح مسلم، كتاب الأماره، باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار، رقم: ٤٩٢٣.

علم اور نقوی 🚤 💮

﴿ وُجُوهُ اللَّهِ مَنِدٍ خَاشِعَةٌ ٥ عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ ٥ تَصُلَى نَارًا حَامِيةً ٥ ﴾

(الغاشيه: ٢ تا ٤)

" كداس دن بهت سارے چبرے ذليل مول كے، عمل كرنے كى وجہ سے تفظے
موئے موں كے ليكن بحر كق آگ ميں داخل موں كے۔''
اللّٰہ رب العزت رياكارى سے محفوظ و مامون فرمائے، اور نيكى كى توفيق اور اخلاص عطا
فرمائے۔آ مين ثم آمين!



إبنمبرنا

# علم اورعلاء كى فضيلت

### عابد پرعالم کی فضیلت:

الله تعالى نے عالم كوائم الى اعلى وارفع مقام پر فائز كيا ہے۔ حتى كداس عابد پر بھى جوا پنے ليل ونہاركوالله كى عبادت ميس گذارديتا ہے۔ چنانچدارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ اَمَّنُ هُوَ قَانِتُ انْـآءَ اللَّيُلِ سَاجِدًا وَّقَائِمًا يَّحُذَرُ الْاَحِرَةَ وَيَرُجُوُا رَحُمَةَ رَبِّهِ \* قُـلُ هَـلُ يَسُتَوِى الَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ \* إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ اُوْلُوا الْاَلْبَابِ ٥ ﴾ (الزمر: ٩)

"کیاوہ مخض جورب العالمین کی رحت کی امید کے بل بوتے پر، آخرت سے ڈرتے ہوئے اپنی ساری رات قیام وجود میں گزار دیتا ہے۔ (اے پیفیر!) آپ فرمادی: کیا عالم اور غیر عالم برابر ہوسکتے ہیں؟ بے شک نفیحت توعقل والے ہی ماصل کرتے ہیں۔"

سیّدنا ابوامامه باهلی بناتی بناتی سے مروی ہے که رسول مکرم مطفیقیّن کے سامنے دو آ دمیوں کا ذکر کیا گیا، جن میں سے ایک عالم اور دوسرا جاہل تھا، تو رسول الله مطفیقیّن نے فرمایا:

(( فَضْلُ الْعَالِمِ عَلَىْ الْعَابِدِ كَفَضْلِيْ عَلَىٰ آدْنَاكُمْ. ))

" عالم کی فضیلت عابد پرایے ہی ہے جیے میری فضیلت تم میں ہے کسی ادنیٰ آدی پر۔"

اس کے بعدرسول ہاشمی علیالسلاۃ والسلام نے فرمایا:

(( إِنَّ السُّلَّهَ وَمَلَآثِكَتُهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرَضِينَ حَتَّى النَّمْلَةَ

علم ادر نفوی ا

فی جُحْرِهَا وَحَتَّی الْحُوتَ لَيْصَلُّونَ عَلَى مُعَلِّم النَّاسِ الْخَيْرَ)) • 
" ب شک الله، اس ك فرشت اور آ سانوں اور زمينوں ميں بين والى تمام مخلوقات، حتى كر چيو نياں اپنی بلوں ميں اور محصلياں (پانی ميں) لوگوں كو بھلائى كاتعليم دينے والوں كے ليے رحمت كى دعا كيں كرتى بيں۔"

### علماء دين قابل رشك بين:

سيّدنا عبدالله بن مسعود وَلَمْ ثَنُ بِيان فرماتے بِين كدرمول رب العالمين مَضْكَا آلَا نَ فرمايا: (( لا حَسَدَ إِلَّا فِسى انْسَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا، فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِبهِ فِسى الْحَقِّ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ حِكْمَةً، فَهُوَ يَقْضِى بِهَا وَيُعَلِّمُهَا.)) \*
وَيُعَلِّمُهَا.)) \*

" لینی دوآ دمیوں کے علاوہ اور کسی پر رشک کرنا جائز نہیں۔ (۱) پہلا وہ آ دمی جس کو اللہ تعالیٰ نے کثرت مال سے نواز کراسے بے تحاشا حق کے کاموں میں خرچ کرنے پر لگادیا۔ (۲) دوسرا وہ آ دمی جسے اللہ تعالیٰ نے حکمت (قرآن و سنت کاعلم) عطاکی ہو، جس کے ذریعے وہ فیصلے کرتا، اور اس کاعلم دوسروں کو سکھاتا ہے۔"

# علم اورنفسانی خواهشات کی پیروی:

علم اورنفیانی خواہشات کی اتباع اور پیروی دومتضاد چیزیں ہیں جس کواللہ ربّ العزت نے بوے ہی واضح الفاظ میں قرآن کی سم کے اندر بیان کیا ہے۔ چنانچے ارشادِ باری تعالیٰ ہے:
﴿ قُلُ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى طُ وَلَئِنِ اتَّبَعُتَ اَهُوَ آءَ هُمُ بَعُدَ

سنن ترمذى، كتاب العلم، باب ما جآء فى فضل الفقه على العبادة، رقم الحديث: ٢٦٨٥ - الى صديث و ٢٦٨٠ - الى صديث كوعلام البائى والشد في وصحيح، كها من مشكورة، رقم: ٢١٣، التعليق الرغيب: ٢٠/١ .

<sup>🗨</sup> صحيح بخاري، كتاب العلم، رقم: ٧٣، صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، رقم: ١٨٩٦.

علم الانفوي

الَّذِيُ جَآءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَّلِيّ وَّلَا نَصِيْرٍ ٥ ﴾ الَّذِي جَآءَ كَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيّ وَلَا نَصِيْرٍ ٥ ﴾ (البقرة: ١٢٠)

"اے نی! فرماد بھے کہ حقیق ہدایت اللہ ہی کی ہدایت ہے، اور اگر آپ نے اپنے پاس علم آجانے کے بات آپ کا پاس آپ کا نہتو کوئی ولی ہوگا اور نہ مدد گار۔"
نہ تو کوئی ولی ہوگا اور نہ مدد گار۔"

دوسرےمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَشِنِ اتَّبَعْتَ اَهُوَآءَ هُمُ بَعُدَ مَا جَآءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِنَ الْعِلْمِ مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيّ وَ لَا وَاقٍ ٥ُ ﴾ (الرعد: ٣٧)

" اگرآپ نے علم آجانے کے بعدان کی خواہشات کی پیروی کی تو اللہ (کے عذاب) سے نہ آپ کا کوئی جمایتی ملے گا، اور نہ ہی کوئی بچانے والا۔"



بابنمبر:۲

# علم اورخشيت الهي

علم اور خشیت النی دونوں لا زم وملزوم ہیں۔ انسان کے پاس جتنا دین کاعلم زیادہ ہوگا، اتنا ہی اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کا ڈر ہوگا۔ اگر ایک دل میں علم تو ہو، لیکن اللہ کا ڈر ہوگا۔ اگر ایک دل میں علم تو ہو، لیکن اللہ کا ڈر ہوتو ایسے علم کا کوئی فائدہ نہیں ہے، بلکہ ایساعلم ہلاکت اور تباہی کا سبب بنے گا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَآبِ وَالْاَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ اَلُوَانُهُ كَلْلِكَ ۗ النَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوُّا ۗ إِنَّ اللَّهَ عَزِيْزٌ غَفُورٌ ٥ ﴾

(الفاطر: ٢٨)

" اور انسانوں، جانوروں اور چو پایوں میں سے بعض ایسے ہیں جن کے رنگ مختلف ہیں، کیکن اللہ سے اس کے وہی بندے ڈرتے ہیں جوعلم رکھتے ہیں۔ بے شک اللہ تعالی عالب ہے، بہت بخشے والا ہے۔"

الم ابن كثير وشقى والله اس آيت كي تفير من رقم طرازين:

(( ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمْوُ ا ﴾ أَى إِنَّمَا يَخْشَاهُ حَقَّ خَشْيَتِهِ الْعُلَمْوُ ا ﴾ أَى إِنَّمَا يَخْشَاهُ حَقَّ خَشْيَتِهِ الْعُلَمَاءُ الْعَارِفُونَ بِهِ لِاَنَّهُ كُلَّمَا كَانَتِ الْمَعْرِفَةُ لِلْعَظِيْمِ الْقَلِيْمِ الْمَوْصُوفِ بِصِفَاتِ الْكَمَالِ الْمَنْعُوتِ بِالْاسْمَآءِ الْعَدِيْرِ الْعَلِيْمِ الْمَوْتِ إِلَّا سُمَآءِ الْحُسْنَةُ لَهُ لَكُمَا كَانَتِ الْمَعْرِفَةُ بِهِ أَتَمُّ وَالْعِلْمُ بِهِ آكُمَلُ كَانَتِ الْمَعْرِفَةُ بِهِ أَتَمُّ وَالْعِلْمُ بِهِ آكُمَلُ كَانَتِ الْخَشْيَةُ لَهُ أَعْظُمُ وَآكُمْرُ . )) • الْخَشْيَةُ لَهُ أَعْظُمُ وَآكُمْرُ . )) •

تفسير ابن كثير ٥٣/٥٥٣، طبع امحد اكيدمي، لاهور.

'' یعن جس طرح اس سے ڈرنے کا حق ہے، اہل علم بی ڈرتے ہیں جواللہ تعالیٰ کو پیچانے دالے ہیں، کول کہ جب اس کی کھل طور پر پیچان حاصل ہوجائے گی تو اس سے اس کی خثیت اور ڈر بھی جڑ پکڑتا جائے گا، بلکہ زیادہ ہوجائے گا۔''

## حقیقی عالم کون ہے؟

الم ابن كثير مِنْ الله الى آيت ك تحت سيّدنا عبدالله بن عباس فالنّو كا قول قل كرتے ہيں : ((قَالَ الْعَالِمُ بِالرَّحْمَانِ مِنْ عِبَادِهِ، مَنْ لَمْ يُشْرِكْ بِهِ شَيْتًا، وَاَحَلَّ حَلَالَهُ وَحَرَّمَ حَرَّامَهُ، وَحَفِظَ وَصِيْتَهُ، وَأَيْقَنَ آنَّهُ مُك وَيْهِ وَمُحَاسِبٌ بِعَمَلِهِ. ))

'' لینی اللہ کے بندول میں سے اسے (اللہ کو) سیح طور پر جانے والا وہ خف ہے، جو اس کے ساتھ کی کوشر یک نہ تھ ہرائے، اور اس کی حلال کردہ چیزوں کو حلال سمجھے اور حرام کردہ چیزوں کو حرام سمجھے۔ اور اس کی وصیت کو یاد رکھے، اس کی ملاقات پریقین رکھتا ہواور اپنے اعمال کا محاسبہ کرنے والا ہو۔''

#### اورامام ما لك راشيد فرمات بين:

( ( الْعِلْمُ وَالْحِكُمَةُ نُورٌ يَهْدِيْ بِهِ اللَّهُ مَنْ يَشَآءُ وَلَيْسَ بِكَثْرَةِ المَسَائِلِ. )) • المَسَائِلِ. )) •

" علم اور حكمت كثرت ماكل كفهم كانام نبين، بلكه ية الك نورب، جسك فرايع الله ربي الكه يتو الك نورب، جسك فرايع الله دب العزت جس كا عامية بين ربنمائي كرت بين."

#### سيدنا عبدالله بن مسعود والله فرمات بين:

(( لَيْسَسَ الْعِلْمُ عَنْ كَثْرَةِ الْحَدِيْثِ وَلَٰكِنَّ الْعِلْمَ عَنْ كَثْرَةِ الْخَشْنَة)) •

حامع بيان العلم وفضله ٢٥/٢.
 تفسير ابن كثير ٤٥٤/٥، حامع بيان العلم وفضله ٢٥/٢.

" علم بہت زیادہ احادیث کو یاد کر لینے کا نام نیس، بلک علم، کثرت خثیت اللی کا نام بیس، بلک علم، کثرت خثیت اللی کا نام ہے۔"

اما صحعی واللہ ہے کی عورت نے سوال کیا کہ جھے بتائے، عالم کون ہوتا ہے؟ تو آب واللہ نے جواب میں فرمایا:

(( إِنَّمَا الْعَالِمُ مَنْ خَافَ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ. ))

''حقیق عالم تو وہی ہے جس کے دل میں اللہ تعالیٰ کا خوف موجود ہے۔''

امام رازی مطفید اس آیت کی تفییر کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

(﴿ إِنَّ مَا يَعُسَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمُواْ إِنَّ اللّهَ عَزِيْزٌ غَفُورٌ ﴾ اَلْحَشْيةُ بِقَدْرِ مَعْرِفَةِ الْحَشِى ، وَالْعَالِمُ يَعْرِفُ اللّهَ فَيَخَافُهُ وَيَرْجُوهُ ، وَهَدَا دَلِيْلٌ عَلَىٰ الْحَالِمَ اَعْلَىٰ دَرَجَةً مِنَ الْعَابِدِلِانَّ اللّهَ تَعَالَىٰ قَالَ: ﴿ إِنَّ الْحُرَمَكُمُ عِنْدَ اللّهِ اَتْقَاكُمْ ﴾ فَبَيْنَ اَنَّ الْكُرَامَةَ بَعَالَىٰ قَالَ: ﴿ إِنَّ الْحُرَمَكُمُ عِنْدَ اللّهِ اَتْقَاكُمْ ﴾ فَبَيْنَ اَنَّ الْحُرَامَةَ بِقَدْرِ الْعِلْمِ ، فَا الْحُرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا فَالْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا فَالْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا مِقَدْرِ الْعِلْمِ ، فَا الْحُرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا فَالْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا فَالْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا فَالْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا الْحَرَامَةُ بِقَدْرِ الْعِلْمِ لَا اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ أَتُقَاكُمُ \* ﴾ (الححرات: ١٣)

" بِ ثَكَ تَم مِن سے اللہ كے ہال سب سے معزز وہ ہے، جوسب سے زیادہ تقوی اختیار كرنے والا ہے۔"

• تفسیر کبیر للرازی، ج: ۲۱، ص: ۲۱.

سون احتیار ارے والا ہے۔

علم ادر تقویل علم ادر تقویل

اس سے واضح ہوتا ہے اللہ کے ہال عزت و تکریم کی مقدار تقوی کے مطابق ہے، اور تقویٰ کے مطابق ہے، اور تقویٰ کی مقدار علم کے مطابق۔

قرب قیامت علم اٹھ جائے گا، ایسے میں اس کی حفاظت کرنے والے علماء ہی ہوں گے:

سیّدنا عبدالله بن مسعود اورسیّدنا ابومویٰ اشعری بنای سے مروی ہے کدرسول کریم مشکیّ کیا تھا۔ نے فرمایا:

( (إِنَّ بَيْنَ يَدَى السَّاعَةِ لَأَيَّامًا يَنْزِلُ فِيهَا الْجَهْلُ وَيُوفَعُ فِيهَا الْجَهْلُ وَيُوفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الْهَرْجُ ، وَالْهَرْجُ : الْقَتْلُ . )) • (الْعِلْمُ ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الْهَرْجُ ، وَالْهَرْجُ : الْقَتْلُ . )) • (" لِينْ قيامت سے پہلے کھون ایسے ہوں گے جن میں علم اٹھ جائے گا، اور

جہالت عام ہوجائے گی اور کثرت سے (ہرج) ہوگا، یعنی ناحق خون بہایا حائے گا۔''

جاے ٥-سيدنا ابراجيم بن عبدالرحن العدري بنائن سے مروى ہے كدرسول الله مضائلية فرمايا:

(( يَخْمِلُ هَذَا الْعِلْمَ مِنْ كُلِّ خَلْفٍ عُدُولُهُ ، يَنْفُونَ عَنْهُ

تَحْرِيْفَ الْغَافِلِيْنَ وَإِنْتِحَالَ الْمُبْطِلِيْنَ وَتَأْوِيْلَ الْجَاهِلِيْنَ . )) ٥

"لین اس علم کو ہر جماعت ہے آئندہ نیک لوگ لیں گے جواس (علم) سے مد

سے بڑھ جانے والوں کا تغیر دور کریں گے، اور اہل باطل کے جھوٹ کا ابطال

کریں گے، اور جاہلوں کی تاویلات سے اس علم کو پاک کریں گے۔'' سیّد تا انس بن مالک وِنل تَفق سے مروی ہے کہ رسول الله ﷺ تے قرمایا:

((إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ أَنْ يُرْفَعَ الْعِلْمُ، وَيَثْبُتَ الْجَهْلُ، وَيُشْرَبَ

۱۹۰۹ محیح با الفتن، الفتن، الله علی الفتن، ح: ۱۰۹۳.

۱۲٤٨ مشكوة: ۲۰۹/۱۰ مشكوة: ۲٤٨.

الْخَمْرُ، وَيَظْهَرَ الزِّنَا.)) •

''یقینا قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی یہ ہے کے علم اٹھ جائے گا لیعن لوگ دین کاعلم بہت کم حاصل کریں گے، بلکہ دنیا میں غرق ہوجا کیں گے اور جہالت عام ہوجائے گی،شراب پی جائے گی،اورسرعام زنا کاری اور بدکاری ہوگ۔'' مزید برآس ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ٥ ﴾

(البقرة: ٢٨٢)

'' اور الله سے ڈرتے رہو، اور اللہ تعالیٰ شمصیں تعلیم دے رہا ہے، اور اللہ ہر چیز کو خوب جانبے والا ہے۔''

ندکورہ بالا آیت کریہ میں بھی الله علیم وقد رینے تعلیم وتعلم کے ساتھ ساتھ تقوی اور پر بیز گاری اختیار کرنے کا بھی تھم فر مایا ہے۔



الحميح بخارى، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الحهل، خ: ٨٠.

بابنمبر:۳

# عالم اور جابل كا فرق

یہ بات تو ہر کی پرعیاں ہے کہ جس طرح آسان اور زمین جمع نہیں ہوسکتے، جس طرح آگ اور پانی اکٹے نہیں ہوسکتے، جس طرح آگ اور مغرب کا اجھاع ناممکن ہے، جس طرح آگ اور نیاق ایک دل جس جس طرح ایمان اور نیاق ایک دل جس جس طرح ایمان اور نیاق ایک دل میں جس نہیں ہوسکتے، جس طرح کفر اور اسلام ایک دل میں گھر نہیں کر سکتے، بالکل ایسے ہی علم اور جہالت برابر نہیں ہوسکتے، کیونکہ علم سے اللہ رب العزت کی پہچان حاصل ہوتی ہے، جب کہ جہالت سے انسان اس کی معرفت سے ناآشنا رہتا ہے۔ علم سے ایجھے برے کی تمیز ہوتی ہے، جب کہ جہالت سے بہ تمیز حاصل نہیں ہوسکتے۔ علم سے ایجھے برے کی تمیز ہوتی ہے، جب کہ جہالت سے بہ تمیز حاصل نہیں ہوسکتے۔ علم سے سیدھے راستے کا تعین ممکن ہے، جبکہ لاعلی میں اس کی کوئی مخبائش موجود نہیں ہے۔ اس لیے تو اللہ رب العزب نے اس مضمون کو بردی وضاحت سے قرآن محیم میں ان الفاظ سے بیان کیا ہے:

﴿ اَمَّنُ هُوَ قَانِتُ انَسَآءَ الَّيُلِ سَاجِدًا وَّقَائِمًا يَّحُلَرُ الْاَحِرَةَ وَيَرُجُوُا رَحُمَةَ رَبِّهُ طَّ قُـلُ هَـلُ يَسُتَوِى الَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ طَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ اُوْلُوا الْاَلْبَابِ ٥ ﴾ (الزمر: ٩)

" کیا بھلا وہ محض جورتِ العالمین کی رحت کی امید کے بل بوتے پر، آخرت سے ڈرتے ہوئے اپنی ساری رات قیام وجود میں گذار دیتا ہے۔اے نی! کہہ دے کیاعلم والے، اورعلم ندر کھنے والے برابر ہوسکتے ہیں؟ یقیناً تھیجت تو عقل والے بی حاصل کرتے ہیں۔"

ایک دوسرےمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَتِلُكُ الْاَمْثَالُ نَصُرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهَ ٓ إِلَّا الْعَالِمُونَ ٥ ﴾

(العنكبوت: ٤٣)

" ہم ان مثالوں کولوگوں کے لیے بیان فر مارہے ہیں جن کو صرف علم والے ہی مانتے ہیں۔''

حافظ ابن کشر رائيد اس آيت كي تفير كرتے موئے رقمطراز من:

(( أَيْ وَمَا يَفْهَمُهَا وَيَتَدَبَّرُهَا إِلَّا الرَّاسِخُوْنَ فِيْ الْعِلْمِ الْمُتَضَلِّعُوْنَ

منه. )) 🕈

'' لینی الله کی ان بیان کرده مثالول کو صرف و بی لوگ مجھنے کی استطاعت رکھتے ہیں جوایے علم میں مضبوط ہیں، اور اس کے نی وتاب کو بیجھنے والے ہیں۔"

### جهالت اورطلب دنیا:

الله تعالى نے قارون کے قصے كوقر آن حكيم ميں ان الفاظ سے بيان كيا ہے كه وہ ايك دن خوب صورت لباس پہنے ہوئے، بہترین سواری برسوار ہو کر، خادموں اور لوٹ ایول کے جھرمٹ میں لوگوں کے سامنے نمودار ہوا تو دنیاوی عیش وعشرت کے خواہش مند حضرات نے بھی بیخواہش اور تمنا کی کہ کاش! ہارے یاس بھی اتنا مال ومتاع ہوتا، تمام دنیاوی آ رائش ہمیں بھی میسر ہوتیں، خوبصورت لباس ان کے مقدر میں بھی ہوتے، یہ بہترین سواریاں اور خادموں اورلونڈ بول کے جھرمث ان کے پاس بھی ہوتے۔ جب ان کے اس رویے کو اہل علم نے دیکھا تو فورا کہنے گئے کہ اللہ کے ہاں جو نیک اعمال کا اجر وثواب ہے۔ وہ صبر کرنے والوں کے لیے بہتر ہے۔ اس واقعے کو الله تعالی نے قرآن کریم میں ماس الفاظ سے بیان کیا ہے:

﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوُمِهِ فِي زِيُنَتِهِ ﴿ قَالَ الَّذِيْنَ يُرِيُدُونَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا

**<sup>1</sup>** تفسير ابن كثير، حلد ٣، ص: ٤١٤.

يُلَيُتَ لَنَا مِثُلَ مَا أُوْتِى قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيْمٍ 0 وَقَالَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمُ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنُ امْنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَا يُلَقُهَآ إِلَّا الصِّبِرُونَ 0 ﴾ (القصص: ٧٩-٨)

" پس قارون پوری آ رائش کے ساتھ اپنی قوم کے جمع میں نکلا تو دنیاوی زندگی کے ساتھ اپنی قوم کے جمع میں نکلا تو دنیاوی زندگی کے متوالے کہنے لگے کاش! کہمیں بھی کی طرح وہ اُل جاتا جو قارون کو دیا گیا ہے، بیتو بڑا ہی قسمت کا دھنی ہے۔ اہل علم انھیں سمجھانے لگے کہ افسوس! بہتر چیز تو وہ ہے جو بطور ثواب آئھیں ملے گی جو اللہ پر ایمان لائیں، اور نیک اعمال کریں، یہ بات انہی کے دل میں ڈالی جاتی ہے جو مبروالے ہوتے ہیں۔''

### سيّدنا موى مَلْيِنلا كاجبالت سے پناہ مانگنا:

الله تعالى نے گائے كے تھے ملى سيّدنا موى عَلَيْهَ كَ اس دعا كو يول بيان كيا ہے: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِ إِنَّ اللّٰهَ يَا مُرُكُمُ اَنْ تَذُبَهُ وَ اللَّهَ عَالُو اللّٰهِ اَنْ اللّٰهِ اَنْ اكُونَ مِنَ اللّٰجِهِلِيُنَ ٥ ﴾ اَتَتَ خِذُنَا هُزُوا قَالَ اَعُودُ بِاللّٰهِ اَنْ اكُونَ مِنَ اللّٰجِهِلِيُنَ ٥ ﴾ (البقرة: ٦٧)

''اورسیّدنا مویٰ مَالِئلًانے جب اپنی قوم ہے کہا کہ الله تعالی تحصیں ایک گائے ذرح کے کرنے کا کھے درج کے کہا کہ اللہ تعالیٰ کوں کرتے ہیں؟ تو آپ نے جواب دیا کہ میں ایسا جاہل ہونے سے اللہ کی بناہ پکڑتا ہوں۔''

# کسی کا **زاق اڑانا جہالت کی علامت ہے:**

ال آیت کریمہ پرغور کرنے سے یہ بات مجھ میں آتی ہے کہ کسی کا بے جانداق اڑانا جہالت کی علامت ہے جو کسی نمایانِ شان نہیں ہے، اس لیے تو سیّدنا مولیٰ مَلَائِلا نے ان کے کہنے پر کہ ﴿ قَالُوْ ا اَتَتَّخِذُنَا هُزُوْ ا ﴾ ....." ہم سے نداق کیوں کرتے ہو۔'' اس کے جواب میں فرمایا تھا؛

علیم اور تقوی

**\*** 

﴿ اَعُودُ بِاللَّهِ اَنُ اَكُونَ مِنَ الَّجْهِلِيُنَ ٥ ﴾

"كىي ايا جال مونے سے الله كى پناه يس آتا مول ـ"

## امام الانبياء طني و المام الانبياء طني و المام الانبياء طني و المام الما

الله ربّ العزت نے نبی آخر الزمان، رحمۃ اللعالمین مطّعَظَیّم کو جاہل لوگوں سے اعراض کا حکم ان الفاظ میں دیا ہے:

﴿ خُذِ الْعَفُو وَالْمُرُ بِالْعُرُفِ وَاعْرِضْ عَنِ الْجَهِلِيْنَ ٥ ﴾

(الأعراف: ١٩٩)

'' آپ درگز رکو اختیار کریں، نیک کام کی تعلیم دیں، اور جاہلوں سے کنارہ کش ہوجا کیں۔''

### جهالت اور بندهٔ رحمان:

الله ربّ العزت نے جہاں اپنے بندوں کے بہت سارے اوصاف بیان کیے ہیں وہاں ایک وصف سی بھی بیان کیا ہے ؟

﴿ وَعِبَادُ الرَّحُمٰنِ الَّذِيُنَ يَمُشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوُنَا وَّاِذَا خَاطَبَهُمُ الْحُهِلُونَ قَالُوْ اسَلْمًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٦٣)

'' رحمان کے (سیچ) بندے وہ ہیں جو زمین پر عاجزی و فروتی ہے چلتے ہیں۔ اور جب بے علم لوگ ان سے باتیں کرنے لگتے ہیں تو وہ کہددیئے ہیں کہ سلام سے''

# سيّدنا نوح مَالِيلًا كو وقوع جهالت كي صورت ميں وعظ كي تنبيه:

جب سیّدنا نوح مَلیّنا نے اپنے بیٹے کنعان کے کیے بخشش کی دعا مانگی تو الله رب العزت نے آپ مَلیّنا، کوان الفاظ سے خبر دار کیا:

﴿ قَالَ يٰنُو حُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنُ اَهُلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْتَلُنِ

مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴿ إِنِّي آعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَهِلِيُنَ ٥ ﴾ (هود: ٤٦)

"الله تعالى نے فرمایا: اے نوح! یقیناً وہ تیرے گھرانے سے نہیں ہے، اس کے کام بالکل ہی ناشائت ہیں، کجھے ہرگز وہ چیز نہیں مائلی چاہیے جس کا کجھے مطلقاً علم نہ ہو۔ میں کجھے نسیحت کرتا ہوں کہ تو جاہلوں میں سے اپنا شار کرانے سے بازرہ۔"

#### جهالت اور سیاحت:

اللدرت العزت نے جہال انسان کو قرآنی حقائق پرغور وفکر کرنے کی دعوت دی ہے، وہاں زمین کے اندر چلنے پھرنے اور اس کے حالات پرغور وفکر کی طرف بھی راغب کیا ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ اَفَلْهُمْ يَسِيُرُوا فِي الْآرُضِ فَيَنظُرُوا كَيُفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنُ قَبْلِهِمُ وَلِلْكُورِيْنَ اَمْفَالُهَا ٥ ﴾ (محمد: ١٠)

"كيا ال لوكول نے زين مِن چل چركراس كا معائد بيس كيا كه ال سے پہلے لوگوں كا كيا الله نے زين مِن چل لاك كرديا، اور كافرول كے ليے اى طرح كى مزائيں ہيں۔"

#### ایک اور مقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ اَفَـلَــُمُ يَسِيُرُوا فِي الْاَرُضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنُ قَبْلِهِمُ \* وَ لَذَارُ الْاَحِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ اتَّقَوُا \* اَفَـلَا تَعْقِلُونَ ٥ ﴾ قَبْلِهِمُ \* وَ لَذَارُ الْاَحِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ اتَّقَوُا \* اَفَـلَا تَعْقِلُونَ ٥ ﴾

(يوسف: ١٠٩)

" کیا زمین میں چل پھر کر انھوں نے دیکھانہیں کہ ان سے پہلے لوگوں کا کیسا انجام ہوا؟ یقیناً آخرت کا گھر پر ہیزگاروں کے لیے بہت ہی بہتر ہے، کیا پھر بھی

تم نبیں سجھتے۔''

### عالم اور جابل کی اندھے اور بینا سے مثال دینا:

انسان کی فطرت ہے کہ جو چیز اس کی سجھ سے بالاتر ہواگر اس کی کوئی مثال پیش کردی جائے تو اس چیز کو آسانی فطرت کے تقاضوں کے عین مطابق اللہ رب العزت نے بھی علم اور جہالت کے درمیان فرق کو واضح کرنے کے لیے مختلف مقامات پر مختلف انداز سے مثالیں پیش کی ہیں۔ان مثالوں پر تیمرہ کرتے ہوئے رب کا کئات فرماتا ہے:

﴿ وَتِلُكَ الْاَمْعَالُ نَصُرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهَاۤ إِلَّا الْعَالِمُونَ ٥ ﴾

(العنكبوت: ٤٣)

" اور بدمثالی ہم لوگوں کے لیے بیان فرماتے ہیں، جنسی صرف علم والے ہی سجھتے ہیں۔"

ان مثالوں میں سے ایک مثال مدیر قارئین کررہا موں۔ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ اَفَ مَنُ يَعُلَمُ اَنَّمَا النَّزِلَ اِلْيُلَكَ مِنُ رَّبِّلُكَ الْحَقُّ كَمَنُ هُوَ اَعُمٰى إِنَّمَا يَعَذَكُرُ اُولُوا الْآلُبَابِ ٥ ﴾ (الرعد: ١٩)

"کیا وہ خص جو بیعلم رکھتا ہو کہ آپ کے رب کی طرف سے جو پھھ آپ پراتارا گیا ہے وہ حق ہے، اس شخص کی طرح ہوسکتا ہے جو اندھا ہے۔ یقینا نصیحت تو عقلند ہی قبول کرتے ہیں۔"

## <u>جہالت، قیامت کی نشانی ہے:</u>

سیّدنا ابوامیہ زمالنو سے روایت ہے کہ رسول اکرم مطابقیّا نے ارشاد فرمایا:
" یہ قیامت کی نشانیوں میں ہے ہے کہ لوگ جابلوں سے علم حاصل کریں گے۔" 🌣

صحيح الجامع الصغير للألباني، رقم الحديث: ٢٢٠٣.

علم ادر تقوی باب نمبر:۴

# علم اور دُعا

دعا كاعلم كے ساتھ انتهائى گہراتعلق ہے جيسا كەڭدشته ابواب ميں بيدوضاحت ہو چكى ہے كه؛ ﴿ إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوُّ ا ﴾

''الله تعالیٰ سے اس کے بندوں میں سے علم والے اللہ کا خوف رکھتے ہیں۔''

تو اس سے یہ بات روزِ روش کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ اللہ سے دعا بھی وہی

مائے گا،جس کے دل میں اللہ تعالیٰ کا خوف موجود ہوگا۔

بیتو تھی ایک عقلی دلیل، جس سے سیمعلوم ہوتا ہے کہ دعا کاعلم سے بہت گہراتعلق ہے۔ لیکن یہال پر ایک مستقل باب اس عنوان سے قائم کرنے سے ہمارامقصود صرف یہی ہے کہ قرآن وحدیث کی روشنی میں ان دعاؤں کوفقل کر دیا جائے جن میں حصولِ علم کے لیے دعا کیں کی گئی ہیں۔

ىيىلى ۇعا: پېلى ۇعا:

الله تعالى نے رسول كريم منظينية كوتكم دياكه آب اسے رب تعالى سے زيادتي علم كى دعا کرتے رہیں:

﴿ رَّبِّ زِدُنِی عِلْمًا ٥ ﴾ (طه: ١١٤)

"اكالله! مير علم مين اضافه فرمار"

صاحب'' فتح البیان' رقمطراز ہیں کہ رب کا نئات نے اپنے رسول کوعلم کے علاوہ کسی بھی چیز میں زیادتی طلب کرنے کی نفیحت نہیں گی۔

#### دوسري وُعا:

﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا طَاِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ٥ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَةً لَّكُ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبُ مُسُلِمَةً لَّكُ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبُ مُسُلِمَةً لَّكُ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبُ عُلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ٥ ﴾ (البقرة: ٢٧ - ٢٧) عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ٥ ﴾ (البقرة: ٢٧ - ٢٧) ثنا الله! ہمارے اسمل كوشرف قبوليت سے نواز دے۔ تو بى (دعاوں كو خوب) سنے والا (اعمال كوثوب) جانے والا ہے۔ اے الله! ہمیں اپنا فرما نبردار ہو۔ بنالے اور ہمارى اولاد میں ہے بھى ایك جماعت كونكال جو تيرى فرما نبردار ہو۔ اور ہمیں اپنى عبادت كے طریقے سكھا اور ہمارى تو بہ قبول فرما۔ بے شك تو بى تو بى

تفیر السعدی میں فضیلۃ الشخ عبدالرحلٰ بن ناصر السعدی براللہ اس آیت کریمہ کی تفیر میں فرماتے ہیں: یعنی سیّدنا ابراہیم اور سیّدنا اساعیل علیما اللام کی اس حالت کو یا دکرو جب وہ بیت اللّٰد کی بنیادی باند کررہے تھے، اور اس عظیم کام پر شلسل اور پابندی سے لگے ہوئے تھے، اور یہ کہ اس وقت ان پر خوف اور اُمید کی کی فیت طاری تھی، حتی کہ اس عظیم عمل کے باوجود افھوں نے دعا کی کہ ان کا عمل قبول کیا جائے، تا کہ اس کا فائدہ عام ہو، اور انھوں نے اپنی افھوں نے دعا کی کہ ان کا عمل قبول کیا جا جا گی جس کی حقیقت قلب کا خشوع وخضوع ہے اور دل کا ایٹ رب کا مطبع ہوجانے اور اعضاء وجوارح کے فرمال بردار ہونے کو مضمن ہے۔

تىسرى دُعا:

سيّدنا ابو ہريره وَ وَاللهُ عَمروى ہے كه رسول الله مِنْظَائِيَا ہم دعا كيا كرتے تھے: ((اَللهٰ اَسْ اَنْفَ عَنِي بِسَمَا عَلَّمْتَنِي وَعَلِّمْنِي مَا يَنْفَعُنِي وَزِ دُنِي عَلَيْهُ مَا يَنْفَعُنِي وَزِ دُنِي عَلَمًا)) •

سنن ابن ماجه، باب الإنتفاع بالعلم والعمل به، رقم: ٢٥١ ـ علامدالباني محتضية نے اسے "صحح" كہا ہے۔

علم الاتفويل علم الاتفويل

" اے اللہ! جوتو نے مجھے سکھایا ہے اسے میرے لیے نفع مند بنا اور مجھے ایساعلم عطافر ما جومیرے لیے نفع بخش ہواور میرے علم میں اضافہ فرما۔"

### چونقى دُعا:

#### يانچويں دُعا:

جب سیّدنا موکیٰ مَلَیْظ کو فرعون کے سامنے دعوت تو حیدر کھنے کا تھم ملا تو انھوں نے اللہ تعالیٰ سے دُعا کی:

﴿ رَبِّ اشْرَحُ لِیُ صَدُرِیُ ٥ وَ یَسِّرُلِیؒ اَمْرِیُ ٥ وَاحُلُلُ عُقُدَةً مِّنُ لِسَانِیُ ٥ یَفُقَهُوْا قَوُلِیُ ٥ ﴾ (طٰه: ٢٥-٢٨)

" اے میرے رب! میرے لیے میرا سینہ کھول دے، اور میرا کام آسان کردے، اور میری زبان کی گرہ کھول دے، تاکہ وہ میری بات سمجھ سکیں۔"

### چھٹی دُعا:

نى مَرم، شافع محشر عليه السلاة والسلام في سيّدنا ابن عباس بنالله كوت مين دعا فرمالى: ( اَللّٰهُ مَّ فَقِهه في الدِّين . )) ٥

صحيح مسلم، باب الذكر والدعاء، رقم: ٦٩٠٦.

صحیح بخاری، باب وضع الماء عند الخلاء، رقم: ١٤٣، صحیح مسلم، باب فضائل عبدالله بن
 عباس، رقم: ٦٣٦٨.

"اے اللہ! اسے دین کی مجھ عطافر ما۔"

يس ميس بھي دعاكرني جاہي:

(( اَللَّهُمَّ فَقِهْنَا فِي الدِّينِ. ))

''اےاللہ! ہمیں دین کی سجھ عطا فرما۔''

ساتویں دُعا:

((اَللّٰهُمَّ إِنِّى أَسْنَلُكَ عِلْمًا نَافِعًا، وَرِزْقًا طَيْبًا وَعَمَلًا وَمُتَقَدَّلا)) • وَمُتَقَدَّلا)) •

" اے اللہ! میں تھے سے نفع دینے والے علم، قبول ہونے والے عمل اور پاکیزہ (طلل) رزق کا سوال کرتا ہوں۔"



<sup>•</sup> سنن ابن ماجة، باب ما يقال بعد التسليم، رقم: ٩٢٥ علام الباني برافت نے اس "ميح" كها --

بابنمبر:۵

# علم کی اہمیت

علم کی اہمیت وضرورت کا اندازہ یہاں سے لگایا جاسکتا ہے کہ رسول علیہ السلؤۃ والسلام پر نازل ہونے والی پہلی وحی تعلیم وتعلم سے متعلق ہے۔ارشاد فرمایا:

﴿ اِقُرا بِاسُمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَخَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ أَ اِقُرا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَقِ أَ اِقُرا اللهِ اللهُ الْاكْرَمُ أَلَا لَمُ يَعْلَمُ أَلَى الْالْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ أَلَى الْالْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ أَلَى ﴾

(العلق: ١\_٥)

''اے پیغیر! آپ پڑھئے اپنے رب کے نام سے جس نے (ہر چیز کو) پیدا کیا ہے۔اس نے انسان کو منجد خون سے پیدا کیا ہے۔ پڑھئے اور آپ کارب بے پایاں کرم والا ہے۔جس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا۔اس نے آ دمی کووہ کچھ سکھایا جووہ نہیں جانتا تھا۔''

مزیدید که الله تعالی نے جہال اسلام کی تبلیغ اور امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کو اپنی مقدس کتاب میں احکام کی صورت میں نازل کیا ہے، بالکل اس طرح اسلامی احکام کوسیکھنے پر بھی زور دیا ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَسَا كَسَانَ الْسُمُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةٌ طَفَسَوُ لَا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِسْنُهُمُ طَآئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوْا اِلْيُهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ٥ ﴾ (التوبة: ١٢٢)

'' اور مؤمنوں کو چاہیے کہ وہ سب ہی (میدانِ جہادیس) نہ نکل کھڑے ہوں۔ سوالیا کیوں نہ کیا جائے کہ ان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک چھوٹی جماعت جایا کرے، تاکہ وہ دین کی سمجھ ہو جھ حاصل کریں، اور تاکہ بیلوگ جب اپنی قوم کے پاس واپس جائیں، تو انھیں ڈرائیں، تاکہ وہ ڈر جائیں۔'' سیّدنا انس بن مالک ڈٹائٹو سے مروی ہے کہ رسول کریم مضطَّقَیْ آئے نے ارشاد فرمایا: ((طکَبُ الْعِلْم فَرِیْضَةٌ عَلیٰ کُلِّ مُسْلِم . )) • د علم حاصل کرنا ہرمسلمان برفرض ہے۔''

سنن ابن ماحة، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، ح: ٢٢٤. علامه البائي برانشير نے اسے ""
 سمجو" کہا ہے۔

إب تمبر:٢

# الل علم اور بلندی درجات

الله تعالی نے اہل علم کو باعتبار فضائل ومنا قب متاز مقام عطا فرمایا ہے۔ اپنی اس سنت کو برقر ارر کھتے ہوئے رہب العالمین کا ارشادِ عالی ہے:

﴿ يَالَيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الِذَا قِيلَ لَكُمُ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجْلِسِ فَافْسَحُوا يَفُسَحِ اللَّهُ لَكُمْ عَوَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرُفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمُ طُوَالَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجْتٍ طُوَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ٥ ﴾ (المحادله: ١١)

" اے ایمان والو! جب سمیس مجلول میں کشادہ ہو کر بیٹھنے کو کہا جائے تو (دوسروں کے لیے) اللہ سمیس کشاد گل دوسروں کے لیے اللہ سمیس کشاد گل دے کا اور (ای طرح) جب سمیس کھڑا ہونے کو کہا جائے تو کھڑے ہوجاؤ، تم میں سے ایمان والوں اور اہل علم کے درجات کو اللہ تعالی بلند فرمادیں مے۔"

امام شوکانی روینید نے اس آیت کریمہ کامفہوم بدیان کیا ہے کہ: "الله تعالی مومنوں کو غیر مومنوں کو غیر مومنوں کو غیر مومنوں پر اہل علم کوغیر اہل علم پر کی گنا فوقیت دیتا ہے۔ تو جو شخص ایمان اور علم دونوں سے بہرہ در ہوگا، اسے الله تعالی ایمان کی وجہ سے بھی کی درجات دے گا، اور پھر علم کی وجہ سے بھی کی درجات کو بلند فرمائے گا۔ •

یہاں پر ایک بات کو ذہن نشین رکھنا ضروری ہے کہ بلندی درجات کے لیے علم کے ساتھ تقوی اور خوف اللہ کا دل میں پایا جانا نہایت ضروری ہے۔ اور اگر خدانخواستہ کسی کے

<sup>🛈</sup> فتح القدير: ٢/ ٧٩٩.

علم اور تقویٰ 💛

پاس علم تو ہو، کین اس کے دل میں خثیت الہی موجود نہ ہو، تو اساعلم بلندی درجات کے بجائے ہلاکت کا موجب بن جاتا ہے۔ جیسا کہ ارشادر جمۃ للعالمین منظ اللّٰہ یَرْفَعُ بِهٰذَا الْکِتَابِ اَقْوَامًا وَیَضَعُ بِهٖ آخَوِیْنَ . )) •

( إِنَّ اللّٰهَ یَرْفَعُ بِهٰذَا الْکِتَابِ اَقْوَامًا وَیَضَعُ بِهٖ آخَوِیْنَ . )) •

(' بِ شک الله ربّ العزت اس کتاب مقدس کے ذریعے کچھ لوگوں کو تو بلندی درجات سے نواز دیتے ہیں اور کچھ لوگوں کو پستی کی گہرائیوں میں دھیل دیتے ہیں۔''



صحيح مسلم، باب فضل من يقوم بالقرآن و يعلمه، وفضل من تعلم حكمة من فقه او غيره فعمل بها
 علمها، رقم: ١٨٩٧.

# بابنمبر: ۷

# علم اور حكمت

علم اور حکمت لا زم وطر دم چیزیں ہیں، اور بی حکمت الله تعالیٰ علم کی دجہ سے علم والوں کو ہی عطا کرتا ہے۔ کلام حکمت بہت بڑی الله تعالیٰ کی نعمت ہے، جو ہر کسی کو عطانہیں کی جاتی، الله تعالیٰ کا ارشادِ عالی ہے:

﴿ يُوْتِي الْحِكُمَةَ مَنُ يَّشَآءُ عَوَمَنُ يُوْتَ الْحِكُمَةَ فَقَدُ اُوْتِي خَيْرًا كَوْتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ اُوْتِي خَيْرًا كَوْلِهِ الْلَالْبَابِ ٥ ﴾ (البقرة: ٢٦٩) ثوه (الترتعالي) جے چاہے حکمت اور دانائی دیتا ہے، اور جس محض کو حکمت عطا کردی گئی، اسے بہت ساری بھلائی مل گئی، اور تھیجت صرف عقلندہی حاصل کرتے ہیں۔''

تفیر''السعدی'' میں فضیلہ الشیخ عبدالرحلٰ بن ناصر السعدی مطلعہ اس آیت کریمہ کی تفیر کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

"پونکه الله تعالیٰ نے بہت عظیم احکامات نازل فرمائے ہیں، جن میں بہت سے امرار اور بہت ی حکمتیں ہیں، اور ان پڑل کی تو فیق ہر کسی کونہیں ملتی، بلکہ صرف ای کو کمتی ہے، کہ جس پر اللہ کا خاص احمان ہو اور جے اللہ حکمت عطا فرمادے، حکمت سے مرادعلم نافع ، ممل صالح ، اور شریعت کے امرار اور حکمتوں سے واتفیت ہے، جے اللہ ایک حکمت دے دے اسے اللہ نے بہت بھلائی عطا فرمادی، اس بھلائی سے عظیم تر بھلائی کون می ہو سی ہے، جس میں دنیا اور آخرت کی خوش نصیبی پنہاں ہواور جس کے ذریعے سے دنیا اور آخرت کی بنصیبی سے نجات مل

جائے؟ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بینعت خاص لوگوں کو ملتی ہے، بید انبیاء طلسطان کا ترکہ ہے بس بندے کو کمال صرف حکمت سے حاصل ہوسکتا ہے، کیونکہ کمال نام ہے علمی اور عملی قوت کے کامل ہونے کا علمی قوت تو حق کی معرفت سے کامل ہوتی ہے۔ معرفت سے اور اس کے مقصود کی معرفت سے کامل ہوتی ہے۔

# علم وحكمت امام ما لك والله كي نظر مين:

ال بارے میں امام مالک رائیے کا قول ملاحظہ ہو۔آپ فرماتے ہیں:

(( وَإِنَّهُ يَنْفَعُ فِي قَلْبِي إِنَّ الْحِكْمَةَ هُوَا الْفِقَهُ فِي دِيْنِ اللهِ وَأَمْرٌ يُدُو اللهِ وَأَمْرٌ يُدُخِلُهُ اللهُ فِي اللهِ وَأَمْرٌ يُدُخِلُهُ اللهُ فِي الْقُلُوبِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَفَضْلِهِ وَمِمَّا يُبَيِّنُ ذَٰلِكَ إِنَّكَ تَجِدُ اللهُ فِي الْفُو اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

''ادر میرے دل میں یہ بات پختہ ہوچکی ہے کہ حکمت دین میں فقاہت کا نام ہے۔ اور الی بات کو بھی حکمت کہتے ہیں جس کو اللہ تعالی اپنی رحمت اور فضل سے دل میں داخل کردیتے ہیں۔ اور اس کی وضاحت اس تجربے سے بھی ہوتی ہے کہ بسا اوقات بعض آ دمی دنیاوی معاملات کو اچھی طرح سیجھنے والے ہوتے ہیں، لیکن اس کے مقابلے میں بعض لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں کہ جو دنیاوی معاملات میں تو پختہ رائے کے مالک نہیں ہوتے، لیکن دینی معاملات میں بصارت کے ساتھ ساتھ بھی جسیرت کی گہرائیوں سے بھی بہرہ ور ہوتے ہیں۔ (دنیا جانے والے کو تو) اللہ نے (دنیا ہی) دے دی، لیکن اس کو دین کی فقاہت سے محروم رکھا۔ (تو معلوم ہوتا ہے کہ) حکمت دین میں فقاہت کا نام ہے۔''

تفسیر ابن کثیر: ۳۲۳/۳ طبع عربی.

# نی مرم طاع این کے مقاصد بعث میں سے ایک مقصد تعلیم حکمت:

نی مرم مظالی کے مقاصد بعثت میں سے ایک مقصدتعلیم حکمت بھی ہے۔ ارشاد باری

﴿ هُوَ الَّـذِى بَعَتَ فِى الْاَقِيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْسِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ لَوَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِى

ضَلْلٍ مُّبِينٍ ٥ ﴾ (الحمعة: ٢)

"(الله) وه ذات ہے کہ جس نے "اُمَّسى" لوگوں میں انہی میں سے ایک رسول بھی جو ان پر الله کی آیات کی تلاوت کرتا ہے، اور انھیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔ اس (نبی کی بعثت) سے پہلے یقیناً وہ واضح گراہی پر تھے۔"

حكمت اليي نعمت م كهجس يردشك كيا جاسكتا م

حكت الله تعالى كى ايك الىي عظيم نعت ہے، جس پر رشك كيا جاسكتا ہے۔

آپ سے کا ارشاد گرای ہے؛

((لاحسد الله في النّنتين: رَجُلٌ الله الله مَالا، فَسَلَطَهُ عَلَى هَلَكَ حَسَدَ الله فَسَلَطَهُ عَلَى هَلَكَتِه فِي الْمَحْقِ، وَرَجُلٌ اتّاهُ الله حُكْمَة، فَهُو يَقْضِى بِهَاوَيُعَلِّمُهَا)) • بهَاوَيُعَلِّمُهَا)) •

"دوآ دمیوں کے علاوہ اور کمی آ دمی پررشک کرنا جائز نہیں ہے۔ ایک وہ آ دمی کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے مال عطا کیا اور اس کوش کے راستے میں خرچ کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔ اور دوسرا وہ آ دمی کہ جس کو اللہ تعالیٰ نے حکمت سے نوازا، جس کے

المحيح مسلم، باب فضل من يقوم بالقرآن، رقم: ١٨٩٦.

علم الانقوي

ذریعے وہ فیصلہ کرتا ہے اور لوگوں کوسکھا تا ہے۔''

### سيّدنا بوسف مَالينلا اور حكمت:

سیّدنا بوسف مَلِیْلًا جب جوانی کو پہنچ گئے تو الله تعالی نے آپ کوعلم اور حکمت جیسی عظیم نعتوں سے نوازا۔اس کا ذکر الله تعالی نے بایں الفاظ کیا ہے:

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ اَشُدَّهُ الْيُنهُ مُكُمَّا وَّعِلُمًا \* وَكَذْلِكَ نَجُزِى الْمُحُسِنِينُ ٥ ﴾ (يوسف: ٢٢)

'' اور جب (سیّدنا یوسف مَلِیْلاً) بوری جوانی کو پینچ گئے تو ہم نے انھیں قوت فیصلہ ( حکمت )اورعلم دیا اورہم نیکی کرنے والوں کواس طرح بدلہ دیتے ہیں۔''



علم الاتفوى

بابنمبر:۸

### علمآءاورتوحيد

سیّدنا آ دم عَلَیْنا سے سیّدنا محمد رسول الله مِنْنَطِیّا تک تمام انبیاء علیسلام کی مشتر بکه دعوت، دعوتِ توحیدتھی اب چونکه آ ب مِنْنِطَوَیّا پرسلسلهٔ نبوت ختم ہو چکا ہے، لبندا آپ مِنْنِیَوَیْم کے بعد اس دعوت کے وارث حقیقی علاء کرام ہیں۔ آپ مِنْنِیَوَیْم کا ارشاد گرامی ہے:

(( ٱلْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْانْبِيَآءِ. )) •

" کہ علاءِ کرام انبیاء مبلط کے وارث ہیں۔"

لہذااس دعوت کواس کے حقیقی رنگ میں لوگوں کے سامنے پیش کرنا علماء کرام کی اہم ذمہ داری ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآنِ تحکیم میں اپنے ''اللہ''ہونے کی خود گواہی دی، اور ساتھ اس گواہی میں فرشتوں اور علماء کرام کو بھی شامل کرلیا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ شَهِدَ اللّٰهُ اَنَّهُ لَآ اِلٰهَ اِللّٰهُ اللّٰهِ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ٥ ﴾ (آل عمران: ١٨)

"الله تعالى ، اس كفرشة اور الل علم اس بات كى گوابى دية بيس كه الله ك علاوه كوئى معبود برح نبيس ، اور وه عدل كساته دنيا كوقائم ركھنے والا ہے۔اس غالب اور حكمت والے كے علاوه كوئى عبادت كے لائق نبيس - "

علماء کرام کی قدر ومنزلت کا اندازہ اس آیت کریمہ سے بطریق احسن لگایا جاسکتا ہے کہ اس گواہی میں الله ربّ العزت نے عابدوں، صوفیوں اور دنیا داروں کو شامل نہیں کیا، بلکہ صرف اور صرف علاء کرام کوشامل کیا ہے۔

سنن ابو داؤد، كتاب العلم، رقم: ٣٦٤١، سنن ترمذى، باب ماجاء فى فضل الفقه، رقم: ٢٦٨٢.
 اے علام البائي برائيد نے مي كي كہا ہے۔

فضيلة الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السَّعدى اس آيت كريمه كي تفيير مين فرمات بين:

"الل علم کی گواہی اس لیے معتبر ہے کہ تمام دینی امور میں انہی ہے رجوع کیا جاتا ہے، خصوصاً سب سے عظیم وسب سے زیادہ جلالت وشرف والے مسئلے یعنی تو حید کے مسئلہ میں علاء کا اقل سے آخر تک اس پر اتفاق ہے، انھوں نے لوگوں کو اس کی طرف دعوت دی ہے اور تو حید تک پہنچنے کے راستے بتائے ہیں، البذا مخلوق پر واجب ہے کہ اتنی عظیم گواہیوں والے حکم کو تسلیم کریں اور اس پر عمل کریں، اس سے سیبھی ثابت ہوا کہ سب سے زیادہ شرف والاکام تو حید کو جانتا ہے، لہذا اس کی گواہی اللہ نے خود دی ہے اور اپنی مخلوق میں سے عظیم ترین افراد کو اس کا گواہ بنایا ہے۔ شہادت (گواہی) علم ویقین کی بنیاد ہی پر دی جاسکتی ہے، جو آگھ سے منابدہ کے برابر ہواس سے معلوم ہوا کہ جو شخص تو حید کے معاملہ میں اس مقام مشاہدہ کے برابر ہواس سے معلوم ہوا کہ جو شخص تو حید کے معاملہ میں اس مقام مشاہدہ کے برابر ہواس سے معلوم ہوا کہ جو شخص تو حید کے معاملہ میں اس مقام تک نہیں پہنچنا، وہ اپنی علم میں شامل نہیں۔"

### <u>ایک اعتراض اور اس کا جواب:</u>

یہاں پر ایک اعتراض وارد ہوتا ہے کہ اس میں انبیاء کرام علطے کا تذکرہ کیوں نہیں کیا گیا؟ حالانکہ وہ تو اس کے اوّلین حق دار تھے۔

اس کا جواب سے ہے کہ اس علم کو پھیلانے کا اصل منبع اور ذریعہ تو انبیاء کرام عطالہ ہن ہیں ہیں استاد کا نام خود بخو دشامل ہوجاتا ہے۔لہذا ہیں، لہذا جب شاگرد کا تذکرہ کردیا جائے تو اس میں استاد کا نام خود بخو دشامل ہوجاتا ہے۔لہذا اس آیت کریمہ میں (اُولُوا الُعِلْم) سے سب سے پہلی مراد انبیاء کرام عطالہ ہیں، اس کے بعد علاء کرام ہیں۔

ایک دوسرےمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَاعْلَمُ اَنَّهُ لَآ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالسَّعَ فِو لِلْالْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمُ وَمَثُوْكُمُ ٥ ﴾ (محمد: ١٩)

علم اور تقویٰ

" (اے نی!) آپ جان لیں کہ اللہ کے سواکوئی معبود برخی نہیں، اور اپنے گناہوں کی بخشش مانگا کریں، اور مؤمن مردول اور مؤمن عورتول کے حق میں بھی (بخشش مانگا کریں) اللہ تعالی تم لوگوں کی آ مدور فت اور رہنے سہنے کی جگہ کو خوب جانتا ہے۔"



علم ادر تقوی

مر ۱۵

# علم اوراہل علم

الله عزوجل کی توحید کی شہادت اور اس بات کی شہادت اور گواہی کہ عدل وانساف اور اعتدال اس کی صفت ہے۔ ذیل کی آیت کریمہ میں اہل علم کی بھی بہت بوی فضیلت بیان کی گئی ہے کہ اللہ رب العزت نے توحید کی شہادت کی خاطر انھیں خاص کردیا، ان کی گواہی کواپئی اور فرشتوں کی گواہی ہے کہ اللہ رب کے ساتھ جوڑ دیا اور اسے توحید کی بہت بوی دلیل قرار دیا، اور مخلوق کے لیے ان کی شہادت کو قبول کرنا لازم قرار دیا۔ ارشاد فرمایا:

﴿ شَهِدَ اللّٰهُ اَنَّهُ لَآ اِلٰهَ اِلّٰهِ هُوَ لَا وَالْسَمَدَ الْمَهُ وَالْولُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

پس علم کی بدولت علاء کا احتر ام بھی ضروری ہے، چنانچیسیّدنا ابومویٰ اشعری وَفَاتُوَ ہے مروی ہے کہ رسولِ مکرم مِشْطِیَوَلِم نے ارشاد فر مایا:

( إِنَّ مِنْ إِجْلَالِ السُّهِ إِكْرَامَ ذِى الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ ، وَحَامِلِ الْـُقُـرْآنِ غَيْرِ الْـغَـالِى فِيْهِ وَالْجَا فِى عَنْهُ وَإِكْرَامَ ذِى السُّلْطَانِ الْمُقْسِطِ)) •

" بشك سيمى الله تعالى ك تعظيم كا حصه بكدة وي سفيد بالون والمصلمان

سنن ابى داؤد، باب فى تنزيل الناس منازلهم، رقم: ٤٨٤٣، صحيح الحامع الصغير، رقم: ٩١٩٥.

علم ادر تقویل علم ادر تقویل

کا احترام کرے، اور قرآن میں غلونہ کرنے والے، اس سے بے پروائی نہ کرنے
والے حافظ قرآن کی عزت کرے، اور عادل بادشاہ کی تحریم کرے۔''
اہل علم مرتبہ کے اعتبار سے بوے ہوتے ہیں، ان کی وجہ سے اس جہانِ رنگ و بو میں
برکت ہے، ان کا احترام کرنا انتہائی ضروری ہے۔ رسولِ اکرم منظ آینے نے ارشاد فرمایا:
برکت ہے، ان کا احترام کرنا انتہائی ضروری ہے۔ رسولِ اکرم منظ آینے نے ارشاد فرمایا:

(( ٱلْبَرَكَةُ مَعَ آكَابِرِكُمْ. )) •

"بركت تمهارے برول كے ساتھ ہے۔"

اور دنیا وما فیہا سب ملعون ہیں سوائے علم اور ذکر النی کے ، تو یہ بڑی سعادت کی بات ہے کہ کو کی شخص علم اور اہل علم کا احتر ام کرے۔رسولِ کریم منتظ کی آخر مان ہے:

'' دنیا ملعون ہے اور جو پچھ دنیا میں ہے وہ بھی سب ملعون ہے، سوائے اللہ تعالیٰ کے ذکر اور اس کے متعلقات کے، اور طالب علم اور اہل علم کے۔''



<sup>•</sup> مستدرك حاكم، رقم: ٢١٨، سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: ١٧٧٨.

سنن ابن ماحة، باب مثل الدنيا، رقم: ١١٢، سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: ٢٧٩٧.

# علم،علماءاورنفيحت

خود التھے کام کرنا، اور دوسروں کو ان کی ترغیب دینا علاء کا انتہائی اہم فریضہ ہے۔ دوسروں کو التھے کام کی ترغیب دینے کونفیحت کہتے ہیں۔سیّدنا نوح مَلِیّنا نے اپی قوم کو تبلیغ کرتے ہوئے کہاتھا:

﴿ ٱبَلِغُكُمُ رِسُلْتِ رَبِّى وَآنْصَحُ لَكُمُ وَآعُلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ ٥ ﴾ (الاعراف: ٦٢)

'' میں شمصیں اپنے پروردگار کے پیغامات پہنچا تا ہوں، اور تہماری خیر خواہی کرتا ہوں، اور میں اللّٰہ کی طرف سے ان امور کی خبر رکھتا ہوں جوتم نہیں جانتے۔'' اسی طرح سیّدنا ھود عَالِمُنلَانے اپنی قوم کو وعظ کرتے ہوئے یہ بات کہی تھی:

﴿ اُبَلِغُكُمُ دِسٰلْتِ رَبِّى وَاَنَا لَكُمُ نَاصِحْ اَمِيُنْ ٥ ﴾ (الاعراف: ٦٨) '' مِن شميں اپنے پروددگار کا پیغام پہنچا تا ہوں، اور میں تبہاراسچا خیرخواہ ہوں۔''

ای طرح استفسار پرکسی کواچھا مشورہ دینا بھی نصیحت (خیرخواہی) ہے۔جیسا کہ رسول

((حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتٌّ .....وَإِذَا سْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْهُ))

"مسلمان كے مسلمان پر چه حقوق بين .....جن بين سے ايك حق بيہ كه جب وه مشوره طلب كرے، تو خير خوابى كامشوره دے۔"

. ایک دوسری حدیث میں آپ مضافیا نے پورے کے پورے دین کوتمام انسانیت کے

صحیح مسلم، باب من حق المسلم للمسلم ردّ السلام، رقم: ١٥٦٥.

علم ادر تقویٰ

لي نسيحت قرار ديا-آپ مشكية كارشاد كرامى ب:

( ( اَلدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ: قَالُوا لِمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لِلَّهِ

وَلِرَسُولِهِ وَرِلَاثِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ.)) •

'' وین نفیحت اور خیر خواہی کا نام ہے (صحابہ کرام رفی میں نے بوچھا) اللہ کے رسول! دین کن لوگوں کے لیے خیر خواہی ہے۔ آپ مطاق آپا نے ارشاد فر مایا: اللہ کے لیے، اس کے رسول کے لیے، مسلمانوں کے حکم انوں کے لیے اور عوام الناس کے لیے۔''

رسول اکرم مظفظ آنے کی عادت مبار کہ تھی کہ جب بھی کسی نومسلم آنے والے سے بیعت کرتے تو جہاں اس کو نماز کی فرضیت اور زکوۃ کی اوائیگی کا تھم دیتے وہاں یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ مسلمانوں کے ساتھ خیرخواہاندرویدر کھنا ہے۔ چنا نچے سیحین میں سیّدنا جریر بن عبداللہ دی تھی کہ مسلمانوں کے ساتھ خیرخواہاندرویدر کھنا ہے۔ چنانچے سیحین میں سیّدنا جریر بن عبداللہ دی تھی کہ مسلمانوں کے بین:

((بَسَايَعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى إِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَالنُّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ.)) ۞

"كمين نے نماز قائم كرنے، زكوۃ اداكرنے اور ہرايك مسلمان سے خيرخوابي

اس مدیث کے متعلق امام ابن رجب حنبلی برانشہ نے بہت سارے اقوال کو جمع کیا ہے۔ لیکن یہال پراختصار کے پیش نظر ہم صرف ایک قول کو صدیہ قار ئین کرتے ہیں۔

<sup>●</sup> صحيح مسلم، كتاب الايمان، باب بيان ان الدين النصيحة، حديث (١٩٥/٥٥).

صحیح البخاری، کتاب الإیمان، رقم: ۵۷، صحیح مسلم، باب بیان ان الدین النصیحة: ۵۹، رقم: ۹۹،

علم ادر تقویٰ

امام خطابی والله فرماتے ہیں:

((النَّصِيْحَةُ كَلِمَةٌ يُعَبَّرُ بِهَاعَنْ جُمْلَةٍ هِيَ إِرَادَةُ الْخَيْرِ لِلْمَنْصُوْحِ لَلهُ، قَالَ: نَصَحْتُ لَهُ، قَالَ: نَصَحْتُ النُّعَلَ إِذَا خَلَوْصُ يُقَالُ: نَصَحْتُ الْعَسَلَ إِذَا خَلَّصْتُهُ مِنَ الشَّمْعِ.)) • الْعَسَلَ إِذَا خَلَّصْتُهُ مِنَ الشَّمْعِ.)) •

" لینی نفیحت ایک ایما کلمہ ہے جو آیے جملہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، جس سے منصوح لد (جس کونفیحت کی جارہی ہے) کے لیے خیراور بھلائی مراد ہو۔"
اور لذت میں نفیحت کا معنیٰ ہے: خلوص جیما کہ عربی میں" نَصَحْتُ الْعَسَلَ" (میں

- ١ ( فَ مَعْنَى: ٱلنَّصِيْحَةُ لِلهِ سُبْحَانَهُ: صِحَّةُ الْاعْتَقَادِ فِي وَحْدَانِيَّةٍ الْمَاعْتَقَادِ فِي وَحْدَانِيَّةٍ وَ وَحُدَانِيَّةٍ وَ وَخُدَانِيَّةٍ وَ وَجُدَانِيَّةٍ وَ وَجُدَانِيَّةٍ وَ وَجُدَانِيَّةٍ وَقَى عِبَادَتِهِ . ))
  - ٢ ( وَالنَّصِيْحَةُ لِكِتَابِهِ: آلاِيْمَانُ بِهِ وَالْعَمَلُ بِمَا فِيهِ . ))
- ٣- (( وَالنَّصِيْحَةُ لِرَسُولِهِ: اَلتَّصْدِيْقُ نَبُوَّتِهٖ وَبَذَّلُ الطَّاعَةِ لَهُ فِيْمَا اَمَرَ به وَنَهْى عَنْهُ. ))
  - ٤ ( وَالنَّصِيْحَةُ لِعَامَّةِ الْمُسْلِمِيْنَ: إِرْشَادُهُمْ إِلَى مَصَالِحِهِمْ)) ٥
- (۱) "النصبحة لله" كامعنى يه كالله كاتوحيد كم بار على عقيده كا درست مونا اور اخلاص نيت ساس كى عبادت كرنا-
- (۲) "النصيحة لكتابه" كامعنى يه بكاس (كمنزل من الله بون) پر ايمان ركهنا، اوراس كا دكام پرعمل پيرا بونا-

جامع العلوم والحكم، ص: ٩٨، طبع دار الحديث، القاهرة.

جامع العلوم والحكم لابن رجب حتبلي، ص: ٩٨.

علم ادر تقوی ا

(٣) النصيحة لرسوك "كامفهوم بيب كدرسول الله مطاكمية كي نبوت كي (٣) (صدق ول ع) تقديق كرنا، اورآب كادام ونوابي كوتليم كرنا-

(٣) "النصيحة لعامة المسلمين " كامطلب يب كمان كى اصلاح كى طرف ربنمائي كرنا\_"

## نفیحت کیسے کی جائے؟

ہم نفیحت کی اہمیت اور اس کامعنی ومفہوم گزشتہ سطور میں قدر بے تفصیل سے بیان کر آئے ہیں،اب ذہن میں بیسوال اٹھتا ہے کہ کسی کونفیحت کرنے کا انداز کیسا ہونا چاہیے؟ تو اس کا سادہ سا جواب یہی ہے کہ ہراس مناسب انداز سے نفیحت کی جاسکتی ہے، جو منصوح لۂ (جس کونفیحت کی جارہی ہے) کے لیے عار کا باعث نہ ہو۔

افادہ کے لیے ذیل کی سطور میں سنت نبوی مظیماً آیا ہے نابت شدہ پچھ طریقے تحریر کیے جارہے ہیں:

ا۔ پہلا طریقہ : سسب سے پہلا طریقہ جس کی مثال احادیث نبویہ میں کثرت سے موجود ہے، وہ یہ کہ منصوح لذخود نسیحت کا جذب اور جبتی لے کرآئے، اور اپنی زبان سے یہ بات کہے کہ مجھے کوئی نسیحت کرد یجیے۔ نسیحت کے اس طریقہ میں بہت ہی وسعت پائی جاتی ہے۔ کیونکہ اس میں سائل خود نسیحت کا جذب اور جبتی لے کرآتا ہے اور ایسے آدی کو ہر بات وضاحت سے مجھائی جاسکتی ہے۔ اس کی مثال۔ (( اَوْ صِنِیْ یَا رَسُوْلَ اللّٰهِ . ))

"ا الله كرسول من المحكام المجهاكوني تفيحت فرماديجي-"

تو آپ منتظ کی آنے والے شخص کے حالات کو دیکھ کراس کو بڑے ہی واضح انداز میں نصیحت فرمادیا کرتے تھے۔

چنانچ جلیل القدر صحابی رسول سیدنا ابوسعید خدری دی تفت سے مروی ہے کہ میں نے

علم ادر تقوی ا

رسول الله منطق الله عسر كبا؟

((اَوْصِنِيْ، قَالَ: أُوْصِيْكَ بِتَقْوَىْ اللهِ فَإِنَّهُ رَاْسُ كُلِّ شَيْءٍ وَعَلَيْكَ بِالْجِهَادِ فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَّةُ الْإِسْلَامِ.)) •

'' کہ اللہ کے رسول منظ مین ا بجھے کوئی نفیعت سیجیے، تو آپ منظ مین نے فرمایا کہ میں کتھے اللہ سے ڈرنے کی نعیدت کرتا ہوں، کیونکہ تقویٰ ہی ہر چیز کی بنیاد ہے۔ اور اللہ کی راہ میں جہاد کرنا، کیونکہ سیاسلام کی رہبانیت ہے۔''

۲۔ دوسرا طریقہ:.... یہ ہے کہ کسی میں کوئی کوتا ہی نظر آئے تو اس کوتا ہی کے متعلق متنبہ
 کرنے کے ساتھ ساتھ قابل اصلاح دوسرے امور کو بھی ذکر کر دیا جائے۔

جیسا کرسیّدنا عمرو بن الی سلمہ بنائش ، بیان کرتے بیں کہ میں ایک دفعہ آپ کے ساتھ بیٹھا کھانا کھاتے ہوئے پوری پلیٹ میں اپنے ہاتھ کو گھمار ہاتھا، تو آپ منظ کیانی نے فرمایا:

(( يَا غُلامُ اسم الله وَكُلْ بِيَمِيْنِكَ وَكُلْ مِمَّا يَلِيْكَ . )) •

"الله كانام لو، الناد المي باته على وادرايين سامنے على واد "

غور کیجے! اس مدیث میں آپ مطابقہ نے کیے حکمت جرے انداز سے اس بچ کو کھانے کے کمل آ داب بھی ہزاد ہے، اور اس کی غلطی سے آگاہ بھی کردیا کہ جس کی تقید کا اسے احساس تک نیس ہوا۔

س۔ تیسرا طریقہ :....هیعت کا تیسرا طریقہ جو آپ منظائی کی سنت مطہرہ سے ثابت ہے، یہ کہ کسی ایک کی فلطی سے رکنے کی سنت مطبرہ سے رکنے کی سنت کردی جائے۔ نفیعت کردی جائے۔

مستند احمد، ح: ١٩٣٩ ١، المعجم الصغير للطيراني، ص: ١٩٧، سلسلة الاحاديث الصحيحة، رقم: ٥٥٥.

صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، رقم: ٣٧٦.

علم ادر تقوی ۷۲

جیما کہ حدیث سیّدہ عائشہ وُلَّ فِیا مِیں ہے کہ جب انھوں نے بریرۃ کوجس نے اپنے آقا سے مکا تبت کر رکھی تھی۔ آزاد کروانے کا ارادہ کیا، لیکن ولاء (آزاد کردہ فلام کا سامان) کی شرط لگادی کہ وہ مجھے ملے گا، لیکن بریرہ کے مالک نے ایما کرنے سے صاف انکار کردیا۔ جب رسول اکرم مِنْ اَکْ کَوْ پَۃ چلا، تو آپ مِنْ اَکْ اَلْوَ لَا کے درمیان کھڑے ہوئے، اور حمد و ثناء کے بعد بوں کو ما ہوئے۔

((أَمَّا بَعْدُ! فَمَا بَالُ اَقْوَام يَشْتَرِطُوْنَ شُرُوْطَا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهُوَ بَاطِلٌ، اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهُوَ بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهُوَ بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِاثَةَ شَرْطُ اللَّهِ أَوْثَقُ ..... إِنَّمَا الْوَلاَ عُلِمَنْ أَعْتَقَ.)) • اللَّهِ أَوْتَقُ .... إِنَّمَا الْوَلاَ عُلِمَنْ أَعْتَقَ.))

"المابعد! ان لوگوں کی کیا حالت ہے، وہ (اپنے معاملات میں) الیی شرائط عائد کرتے ہیں، جن کا کتاب اللہ میں سرے سے کوئی ذکر ہی موجود نہیں ہے (یاد رکھو!) ہروہ شرط جس کا کتاب اللہ میں ذکر نہیں ہے۔ اگر چہ سوشرطیں ہی کیوں نہ ہوں باطل ہیں۔ اللہ کی کتاب برحق ہے، اور اللہ کی شرائط سب سے مضبوط ہیں سسے شک ولاء اس کا حق ہے، جو (غلام کو) آزاد کرے۔"

اس کے علاوہ اور بھی احادیث نبویہ سے ایسے انداز ملتے ہیں۔ جن کے ذریعے دوسروں کونھیجت کی جاسکتی ہے۔

بہر حال کمی کو نفیحت کرنے کے لیے ہراس طریقے کو بروئے کار لایا جاسکتا ہے کہ جس میں "منصوح له" کی عزت بھی مجروح نہ ہواور اسے نفیحت بھی کردی جائے۔

#### A A A

بابنمبر:اا

# علم اوررحمت البي

علم شری اللہ عزوجل کاعظیم فضل واحیان اور بہترین رحمت اللی ہے، علم کے آجانے پر انسان اللہ عزوجل سے اس کی رحمت کا سوال کرتا ہے وگر نہیں، ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَ مَنْ يَقْفَطُ مِنْ رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الصَّالُونَ ٥ ﴾ (الححر: ٥٠)

'' گراہوں کے سواا ہے رب کی رحمت سے کوئی ناامیر نہیں ہوسکتا ہے؟''
سیّدنا قبیصہ بن مخارق ڈاٹٹو فرماتے ہیں کہ میں رسول مکرم مضافی آئے کے پاس آیا، آپ
ہوگیا ہوں اور میری ہڑیاں کمزور ہوگئ ہیں، پس میں آپ کے پاس آیا ہوں، آپ جھے علم سکھلا ہے جو کہ میرے لیے نقع مند ہو، چنا نچہ آپ مشافی آئے نے ارشاد فرمایا: اے قبیصہ! آپ
سکھلا ہے جو کہ میرے لیے نقع مند ہو، چنا نچہ آپ مشافی آئے نے ارشاد فرمایا: اے قبیصہ! آپ
جس جس پھر، ورخت اور مکان کے پاس سے گزر کرعلم حاصل کرنے کے لیے آئے ہیں۔ اس

(( سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ وَبِحَمْدِهِ. ))

"الله عظیم و برتر برعیب اور تقل سے پاک ہے، اور برتم کی تعریف ای کی ہے۔"
تم بینائی سے محرومی، کوڑھ اور فائج سے محفوظ رہو گے، اور اے قبیصہ! بیدعا کیا کرو۔
((أَلَـلْهُ مَ إِنِّى أَسْمُلُكَ مِمَّا عِنْدَكَ، وَافْضِ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ،
وَانْشُرْ عَلَيَّ رَحْمَتَكَ، وَأَنْزِلْ عَلَيَّ مِنْ بَرَكَاتِكَ.) •

"اے میرے اللہ! میں آپ سے وہ کچھ ما نگا ہوں جو آپ کے یاس ہے، یعنی

حسن لغیره: مسند أحمد: ٥/ ٦٠، رقم: ٢٠٦٠٢، طبرانی کبیر: ۱۸/ ۹٤۰.

جھ پر اپنافضل کردے۔ مجھے اپنی وافر رحمت عطا فر ماء اور بھھ پر اپنی برکات نازل فرما۔''

ندکورہ بالا حدیث میں نبی رحمت علیہ السلاۃ والسلام نے اس عظیم طالب علم کو بیدورس دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے اس کی رحمت کا سوال کرتے رہنا۔ پس معلوم جوا کہ علم کا تقاضا ہے کہ اللہ رحیم وکریم سے اس کے کرم ورحمت اور جودوسخاء کا سوال کیا جائے۔

### 

طبرانی کبیر: ۱۸۰ ،۹۱۰ ، وقم: ۲۰۲۰۲ ، طبرانی کبیر: ۱۱۸ ،۹۱۰ .

باب نمبر:۱۲

# علم اورايمان

ایمان اللہ تعالیٰ کی ایک الیں نعمت ہے کہ جس کونصیب ہوجائے، دنیا و ما فیہا ہے بہتر ہو جاتا ہے، کیونکہ دلوں میں جتنا ایمان رائخ اور پختہ ہوگا، اس قدر اللہ کا ڈر اور تقویٰ بھی زیادہ ہوگا۔

اور ان تمام چیز وں کا حصول علم کے بغیر ناممکن ہے۔ کیونکہ اگر اللہ تعالی پر ایمان تو ہو
لیکن اس کے متعلق درست عقائد کاعلم نہ ہو، تو یہ ایمان ہدایت کی بجائے گراہی کی طرف لے
جاتا ہے۔ اس کے برعکس علم رکھنے والے آدی کے گراہ ہونے کے کم ہی مواقع ہوتے ہیں۔
یک حال تقویٰ کا ہے کہ دل کے اندر اللہ کا ڈر پایا جائے، یکی وجہ ہے کہ امام بخاری براتشہ آپئی
صیح دد کتاب العلم، میں باب قائم کرتے ہیں:

( ( بَابٌ: ٱلْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ . ))

"اس چیز کابیان کرقول وعل سے پہلے علم حاصل کرنا ضروری ہے۔" اور بطور دلیل کے اللہ علیم وخبیر کا فرمان عالی شان ذکر فرماتے ہیں:

﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَآ اِلْهَ اللَّهُ \* ﴾ (محمد: ١٩)

'' آ پ جان کیں، یقیناً اللہ کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں۔''

بہرحال علم کے بغیر مجھے خطوط پر رضائے اللی کا حصول مشکل ہے، کیوں کہ لاعلمی کی حالت میں انسان کوئی ایساعمل کرجائے جواس کے خیال میں تو رضائے اللی کا سبب ہولیکن اس کے بیس حقیقت میں وہ عمل غضب اللی کا موجب بن جائے اور انسان لاعلمی کی وجہ سے رفعت درجات کی بجائے پستی کی مجرائیوں میں اتر تا چلا جائے۔جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

علم ادر تقوی علم ادر تقوی ا

﴿ قُلُ هَلُ نُنَبِّئُكُمُ بِالْآخُسَرِيْنَ اَعُمَالًا ۚ أَلَّذِيْنَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَلُوةِ الدُّنَيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ اَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ٥ ﴾

(الكهف: ١٠٣\_)

"اے محمد منظ الآیا! فرمادی! کیا میں شمیس ایسے اوگوں کی خبر دوں جواعمال کرنے
کے باوجود انتہائی خسارے میں جارہے ہیں؟ دہ اوگ جن کی کوششیں دنیا میں ہی
برباد ہوکررہ گئیں، حالانکہ دہ بجھتے تھے کہ وہ بہت ایجھے ممل کررہے ہیں۔"
قرآن عیم میں اللہ تعالی نے ایمان والوں اور اہل علم کا ایک ساتھ ذکر کیا ہے جس سے فابت ہوتا ہے کے علم اور ایمان لازم وطزوم ہیں۔

ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ وَإِذَا قِيْلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرُفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا الْعِلْمَ دَرَجْتٍ \* ﴾ (المحادله: ١١)

" اور جب سميں كہا جائے كه (مجلس سے) المح كر كھڑ سے ہوجاؤ تو تم ألمح كھڑ سے ہوجاؤ تو تم ألمح كھڑ سے ہوجاؤ تو تم ألمح كھڑ سے ہوجايا كرو، اللہ تعالى تم ميں سے ايمان والوں اور اہل علم كے درجات كو بلند فرمائے گا۔"

دوسرےمقام پراللہ تعالی نے ایمان والوں کا بدوصف بیان فرمایا ہے کہ جب وہ قرآن کی کسی متشابہ آیت کو دیکھتے ہیں تو بلاتاویل کہہ ویتے ہیں کہ ہم اس پر ایمان لائے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ هُوَ الَّـذِئَ اَنُـزَلَ عَلَيُكَ الُـكِتٰبَ مِنُهُ الْتُ مُّحُكَمٰتُ هُنَّ اُمُّ الْكُوبِ مِنُهُ الْتُ مُّحُكَمٰتُ هُنَّ اُمُّ الْكِتٰبِ وَانْحَرُ مُعَشْبِهُتُ \* فَامَّا الَّذِيُنَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيُغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَسْسَابَهَ مِنْدُهُ ابْتِغَآءَ الْفِئْدَةِ وَابْتِغَآءَ تَأُويُلِهِ وَمَا يَعُلَمُ تَأُويُلَهُ اللَّهُ \* وَالسَّابَهُ عُلُمُ مَنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَلَّهُ \* وَالسَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنُ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ

إِلَّا أُولُوا الْاَلْبَابِ ٥ ﴾ (آل عمران: ٧)

"وبی (اللہ تعالیٰ کی) ذات ہے جس نے آپ پر کتاب کو نازل فرمایا جس کی بعض آیات محکم ہیں جواصل کتاب ہیں، اور بعض آیات متشابہات ہیں تو جن لوگوں کے دلوں ہیں کی ہے، وہ فتنے کی طلب اور ان آیات کی تاویلات کی جبتو کے لیے ان کے پیچے لگ جاتے ہیں۔ حالانکہ ان آیات کا صحیح منہوم اللہ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ (اس کے برعکس) پختہ علم والے (متشابہہ آیات کے بارے میں) کہتے ہیں کہ ہم ان پر ایمان لاتے ہیں یہ (نازل شدہ کتاب) بارے میں) کہتے ہیں کہ ہم ان پر ایمان لاتے ہیں یہ (نازل شدہ کتاب) سب ہارے رب کی طرف سے ہے۔ اور نفیحت صرف عقل والے ہی حاصل کرتے ہیں۔"

اس آیت کریمہ کی تفیر میں سیّدہ عائشہ والٹھا سے مروی حدیث کو ذکر کرنا انتہائی مناسب ہے۔چنانچے بخاری میں ہے:

اور بعض مفسرین ' را تخین فی العلم' کے بارے میں آب مطابقاتی کا ایک ارشاد قل کرتے ہیں:

صحیح بخاری، کتاب التفسیر، رقم: ۷۱۰۶.

(( اَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ سُرِّلَ عَنِ الرَّاسِخِيْنَ فِيْ الْعِلْمِ، فَقَالَ: مَنْ بَرَتْ يَمِيْنُهُ وَصَدَقَ لِسَانُهُ وَاسْتَقَامَ قَلْبُهُ، وَمَن عَفَّ بَطنُهُ وَفَرجُهُ فَلْلِكَ مِنَ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ.)) • وَفَرجُهُ فَلْلِكَ مِنَ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ.)) • "كدرسول الله مِنْ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ" كي بارے مِن يوچا "كدرسول الله مِنْ الله مِنْ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ إِلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله وَهُ وَلِولَ الله وَالله وَلِيْلُ مِنْ الله وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَالله

### A A A

<sup>🛈</sup> تفسیر ابن کثیر: ۱/ ۳٤۷، در منثور: ۱/ ۷، تفسیر طبری: ۳/ ۱۲۳.

# بيانِ حق اور تتمانِ علم

اسلام ہمیں ہر حالت میں حق گوئی کا تھم دیتا ہے، اور کمی بھی حالت میں حق سے انحراف کی اجازت نہیں دیتا۔ قرآ اِن تحکیم نے تین قتم کے لوگوں کے علاوہ باقی تمام انسانوں کو خسارے کی گہرائیوں میں گرتا ہوا قرار دیا ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالْعَصُرِ ٥ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسُرٍ ٥ إِلَّا الَّهِ إِنْ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ ٥ ﴾ (العنصر) الصَّلِحٰتِ وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ ٥ ﴾ (العنصر) " زمانے کی قیم! بے شک انسان سراسرنقصان اور خمارے میں ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جوائیان لائے ، اور نیک عمل کیے ، اور جھوں نے آپس میں حق کی وصیت کی ، اور ایک دوسرے کومبر کی تلقین کی۔ "

الله تعالیٰ نے اہل کتاب سے بی عہد لیا تھا کہ وہ حق گوئی میں اعراض سے کا منہیں لیں گے، کیکن انھوں نے اس وعدے کی پاسداری نہ کی، تو اللہ تعالیٰ نے ان کی ندمت ان الفاظ میں کی۔ارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِذُ اَخَـٰذَ اللّٰهُ مِيُصَاقَ الَّـٰذِيُـنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمُ وَاشْتَرَوُا بِهِ ثَمَنًا قَلِيَّلًا طُ فَبِئُسَ مَا يَشُتَرُونَ ٥ ﴾ (آل عمران: ١٨٧)

'' اور جب الله تعالى نے اہل كتاب سے بدع بدليا كه تم اسے لوگوں سے ضرور بيان كرو كے اور اسے چھپاؤ كے نہيں، تو پھر بھى انھوں نے اس عہد كو اپنى پيٹھ پیچھے ڈال دیا، اور اسے كم قيت كے بدلے چھ ڈالا، ان كابيسودا بہت يُراہے۔'' فضيلة الشيخ عبدالرحل بن ناصر مطف اس آيت كي تفير ميل فرمات مين:

'' بیٹاق اس عہد کو کہتے ہیں جو بہت مو کداور بھاری ذمدداری کا حامل ہو۔ بیعبد اللہ تعالیٰ نے ہراس شخص سے لیا ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے کتاب عطاکی اور اسے علم سے نوازا، اس سے بیعبدلیا کہ لوگ اس کے علم میں سے جس چیز کے عتاج ہوں، وہ ان کے سامنے بیان کرے، اور ان سے کوئی چیز نہ چھپائے اور نہ علم بیان کرنے میں بخل سے کام لے، خاص طور پر جب اس سے کوئی مسئلہ پوچھا جائے یا کوئی ایبا واقعہ پیش آ جائے جو علمی راہنمائی کا متقاضی ہو، پس اس صورت حال میں ہرصاحب علم پر فرض ہے کہ وہ مسئلہ کو بیان کر کے حق اور باطل کو واضح کے مال میں ہرصاحب علم پر فرض ہے کہ وہ مسئلہ کو بیان کر کے حق اور باطل کو واضح کردے۔ اور جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے تو فیق سے نواز ا ہے، وہ اس ذمہ داری کو پوری طرح نبھاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے جو علم ان کو عطا کیا ہے وہ اسے اللہ کی رضا کی خاطر لوگوں پر شفقت کی وجہ سے اور کتمانِ علم کے گناہ سے ڈرتے ہوئے لوگوں کو سکھاتے ہیں۔'' ی

## <u> متمان علم كي سزا:</u>

الله تعالى في كتمان علم كى سراقرآن عليم مين باي الفاظ بيان كى ب:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَآ اَنُوْلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ وَيَشُتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيْلًا اللَّهُ إِلَّا النَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ فَلِيُلًا اللَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْلَهُ عَلَيْلًا اللَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيْسَةِ وَلَا يُورَكِيهِمُ وَلَهُمُ عَذَابٌ اللَّهُ ٥ الوَلْمِكَ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللْلَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللَّلَ

" بُ شِک وہ لوگ جواللہ کی نازل کی ہوئی کتاب کو چھیاتے ہیں اور اس کو کم

<sup>🕻</sup> تفسیر سعدی، مترجم: ۲۰۹/۱

قیت کے بدلے نے ڈالتے ہیں، یہی لوگ ہیں جواپنے پیٹوں میں جہنم کی آگ کر رہے ہیں۔ اللہ تعالی قیامت کے دن ان سے کلام نہیں کرے گا اور نہ ہی انھیں پاک کرے گا، یہی لوگ ہیں کہ جضوں نے ہدایت کے بدلے گراہی اور مغفرت کے بدلے گراہی اور مغفرت کے بدلے عذاب کوخریدلیا ہے۔''

مولا ناعبدالرحمٰن كيلاني راشيه اس آيت كي تفيير ميس فرمات بين:

'' کتمان حق کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ یہ پیشہ ورقتم کے لوگ اس کے عوض کچھ نہ کچھ د نیوی مفاد اور مال و دولت حاصل کر لیتے ہیں، آیات کی تاویل یا فقہاء کے مختلف اقوال کو بنیاد بنا کر غلط فتو کی دیتے ہیں، اس طرح ایک طرف تو لوگوں کو گمراہ کرتے ہیں اور لطف کی بات یہ کہ فتو کی جننا زیادہ غلط قتم کا ہوائے ہیں ان کے دام زیادہ وصول کیے جاتے ہیں، یہ مال بلاشبہ حرام ہے۔ جو دوز خ کی ظاہری آگ کے علاوہ ان کے اندر بھی آگ لگادے گا۔'' •

ایک اور مقام پر الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَا تَـ قُولُولُ الِمَا تَصِفُ النِّسِنَةُ كُمُ الْكَذِبَ هٰذَا حَلْلٌ وَهٰذَا حَرَامٌ وَلَا تَـ قُولُولُ الِمَا تَصِفُ النِّسِنَةُ كُمُ الْكَذِبَ هٰذَا حَلْلٌ وَلَهُ الْكَذِبَ لَا لِيَعُونَ كُم اللهِ الْكَذِبَ لَا يَعُتُرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُقُتُرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفَدِّرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفَدِّرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفَدِّرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُفَدِّبُ اللهِ الْكَذِبَ اللهُ عَذَابٌ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

١٣٠/١ تبسيرالقرآن: ١٣٠/١

ای طرح ایک اورمقام پرالله تعالی کاارشاد ہے:

سيّدنا ابو جريره و فالنَّف عدوايت بكرسول الله والنَّفي الله عن فرمايا:

"جس شخص سے علم کے بارہ میں سوال کیا گیا، اور اس نے اسے چھپایا تو اسے قیامت کے دن اس کے مندمیں آگ کی لگام پہنائی جائے گی۔" •

الله تعالیٰ کے بارے میں لاعلمی کی بنیاد پر بات کہنے کی حرمت:

الله تعالى نے لاعلمى كى صورت ميں اپنى طرف كى بات كومنسوب كرنے سے تن سے منع فرمايا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ قُلُ إِنَّـمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنُهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغُى بَغَيْرِ الْحَقَّ وَاَنُ تُشُرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطنًا وَّانُ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ ٥ ﴾ (الاعراف: ٣٣)

سنن ابن ماحة، مقدمه، وقم: ٢٦٦ علامدالباني برافير في التي مصح "كباب.

علم ادر تقوی ا

"آپ کهدد بیجیے که اللہ تعالی نے حرام کردیا ہے، پوشیدہ اور اعلانیہ فحاثی کو، اور ہر گناہ کی بات کو اور کسی پر ناحق ظلم کرنے کو، اور یہ کہتم اللہ کے ساتھ کسی کوشریک تھبرا کو، جس کی اللہ تعالی نے کوئی دلیل بھی ٹازل نہیں کی۔ اور اس بات کو کہتم اللہ کی طرف کسی الیں بات کومنسوب کرو، جس کا شمصیں علم ہی نہ ہو۔''

فضیلة الشیخ عبدالرحمٰن بن ناصر السَّعدى مِلطَّيه اس آيت كي وضاحت كرتے ہوئے

### فرماتے ہیں:

''اللہ کے ذیے وہ باتیں لگاؤ جوتم نہیں جانتے لینی اس کے اساء و صفات، افعال، اور اس کی شریعت کے بارے میں لاعلمی پر بٹی بات کہنا، ان تمام امور کو اللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہے اور بندوں کو ان میں مشغول ہونے سے روکا ہے، کیونکہ بیامور مفاسد عامہ اور مفاسد خاصہ پر مشتمل ہیں اور بیامور ظلم و تعدی اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی جناب میں جمارت و جرائت کے موجب، اللہ تعالیٰ کے بندوں پر دست درازی اور اللہ تعالیٰ کے دین اور شریعت میں تغیر و تحریف کا باعث ہیں۔' یہ

ایک اور جگه پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لِنَسْأَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُو ٓ ا اَلْمَاتِكُمُ وَانْتُمُ تَعْلَمُونَ ٥ ﴾ (الانفال: ٢٧)

" اے ایمان والو! تم علم رکھنے کے باوجود اللہ اور اس کے رسول کے حق میں خیانت مرو، اور نہ ہی تم آپس کی امانوں میں خیانت کرو۔"

ففيلة الشيخ عبدالرحمل بن ناصر والله اس آيت كي وضاحت يول فرمات بين:

" الله تعالى اين ابل ايمان بندول كوتكم ديتا ب كداس في اوامر ونواى كى جو

امانت ان کے سپردکی ہے وہ اسے اداکریں۔اللہ تعالی نے یہ امانت آسانوں،
زمین اور پہاڑوں پر پیش کی، تو وہ ڈرگئے اور انھوں نے اس امانت کا پو جھ اُٹھانے
سے انکار کردیا، اور انسان نے اس بو جھ کو اُٹھالیا، کیونکہ وہ نہایت ظالم اور نادان
ہے۔ پس جو کوئی امانت اداکرتا ہے، وہ بے پایاں تواب کامستحق بن جاتا ہے، اور
جو کوئی یہ امانت ادائییں کرتا تو سخت عذاب اُس کے صفے میں آتا ہے۔''
رسول اللہ طلق اللہ علی کر طرف لاعلمی میں کوئی بات منسوب کرنے کی سزا:

جوشخص لاعلمی میں آپ علیہ السلاۃ والسلام کی طرف کوئی بات منسوب کردیتا ہے تو اس کا محکانہ جہنم ہے۔ چنانچہ امیر المؤمنین، سیّدنا علی رفائق نے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ رسول کا مُنات مظیّر آنے ارشاد فرمایا:

(( لا تكذِبُوْا عَلَيَّ فَإِنَّهُ مَنْ يكْذِبْ عَلَيَّ يَلِحِ النَّارَ . )) •
" مجھ پر جھوٹ مت بولو، پس جس نے مجھ پر جھوٹ بولا، وہ جہنم میں داخل ہوگا۔'



بابنمبرها

# لاعلمی اور گمراہی

جس طرح علم اور صراط متنقیم کا آپس میں گہراتعلق ہے، ایسے ہی لاعلی اور گمراہی بھی لازم ولمزوم ہیں۔ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ بَـٰلِ اتَّبَعَ الَّذِيْنَ ظَلَمُو ۗ ا اَهُ وَ آءَ هُمُ بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ فَـمَنُ يَّهُدِيُ مَنُ اَصَلَّ اللَّهُ طُ وَمَا لَهُمُ مِّنُ نُّصِرِيُنَ ٥ ﴾ (الروم: ٢٩)

''اصل بات یہ ہے کہ بیظ الم تو بغیر علم کے خواہش پرتی کررہے ہیں، اسے کون راہ دکھائے جے اللہ مگراہ کردے، اور ان کا کوئی مددگار نہیں ہے۔''

ایک جگه پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ كَلْلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥ ﴾

(الروم: ٥٩)

''الله تعالى ان لوگوں كے دلوں پر جو بجھ نيس ركھتے يوں ہى ممر لكا ديتا ہے۔'' ايك حديث شريف ميس آتا ہے؛

'' قربِ قیامت علم اٹھ جائے گا، پھرلوگ ایسے لوگوں سے مسائل پوچھیں گے جو ان کونہیں جانتے ہوں گے، اور وہ لوگ لاعلمی کی حالت میں خود بھی گمراہ ہوں گے اور لوگوں کو بھی گمراہ کریں گے۔''

#### 

<sup>🛈</sup> صحيح مسلم، كتاب العلم، رقم: ٦٧٩٦.

علم ادر تقوی

بابنمبر: ۱۵

# علم اور یقین

جب علم میں یقین کی کیفیت پیدا ہوجائے، تو بیدانسان کے مومن ہونے کی دلیل ہے، سیّدنا عبدالللہ بن مسعود دخاللہ سے مروی ہے:

(( اَلْيَقِيْنُ الْإِيْمَانُ كُلُّهُ: ))

''يقين بوراايمان ہے۔''

یمی وجہ ہے کہ اگریقینی علم انسان کے دل کو چھولے، تو وہ دنیا کی حرص و ہوس میں نہیں بڑتا، بلکہ زہد و تقویٰ اور عمل صالح والی زندگی کو اپنا تا ہے، اور اس کی بید دنیا طلبی بعث بعد الموت اور آخرت پر عدم ایمان کا نتیجہ ہے۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ اَلَهٰكُمُ التَّكَاثُورُ لَا حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ٥ كَلَّا سَوُفَ تَعُلَمُونَ ٥ لَتَرَوُنَ الْمُعَلِّمُ وَكَلَّا سَوُفَ تَعُلَمُونَ ٥ كَلَّا لَو تَعُلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ ٥ لَتَرَوُنَ الْمُعَيْنِ الْيَقِيْنِ ٥ ﴾ (التكاثر: ١-٧)

" لوگوا تحصيل كثرت كى چاہت نے اللّه كى ياد سے غافل كرديا ہے۔ يہاں تك كمتم قبر ستانوں ميں بَنِيْ گئے۔ ہرگز نہيں! تم عنظريب جان لو گے۔ پھر ہرگز نہيں، تم عنظريب جان لو گے، ہرگز نہيں، اگر تم علم يقينى كے طور پر جان ليتے (تو تم تم عنظريب جان لو گے، ہرگز نہيں، اگر تم علم يقينى كے طور پر جان ليتے (تو تم كثرت كي چاہت ميں نہ پڑتے، ہمارى عزت وجلال كا قتم!) تم جہم كو يقينا ديھو گے۔ پھر تم كو بالكل يقينى طور پر ديھولو گے۔ ''

### A A A

باب نمبر: ۱۷

# ابل علم اورسرکشی

جہاں اللہ تعالیٰ نے اہل علم کی بہت ساری صفات کو بیان کیا ہے، وہاں ان کی ایک ایس کمزوری کونقل کیا ہے، جس کا انکار کرنا ناممکن ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ الدِّيُنَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسُلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيُنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنُ مُبَعْدِ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا ٢ بَيُنَهُمُ ﴿ وَمَنُ يَّكُفُرُ بِالْيِتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَمْدُ مَا أَنْ اللَّهُ اللَّ

" بے شک اللہ کے نزدیک دین اسلام ہی ہے، اور اہل کتاب نے اپنے پاس علم
آ جانے کے بعد اپنی سرکشی اور حسد کی بناء پر ہی آپس میں اختلاف کیا ہے۔ اور جو
کوئی اللہ کی آینوں کا کفر کرے گا، اللہ تعالی جلد ہی اس کا حساب لینے والا ہے۔ "
سیّدنا عبد الله بن مسعود رہائے، کا قول:

((عَنْ عَوْن قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ مَسْعُوْدٍ: مَنْهُوْمَان لا يَشْبَعَان: صَاحِبُ الْعِلْمِ وَصَاحِبُ الدُّنْيَا، وَلا يَسْتَوِيَان اَمَّا صَاحِبُ الْعِلْمِ فَيَزْدَادُ رِضًا لِلرَّحْمَان، وَأَمَّا صَاحِبُ الدُّنْيَا فَيَزْدَادُ فِي الطُّغْيَان ثُمَّ قَرءَ عَبْدُ اللهِ: كَلَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى اَنْ رَّاهُ اسْتَغْنَى قَالَ: وَقَالَ الْآخَرُ: إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ.))

" عون سے روایت ہے کہ سیدنا عبداللہ بن مسعود رفائی نے فر مایا کہ دوحریص ایسے بیں جوسیراب نہیں ہوتے۔(۱) صاحب علم۔(۲) اور صاحب دنیا۔لیکن یہ دونوں اپنی حرص میں برابر نہیں ہیں۔صاحب علم اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی میں علم الانفوي

''اللہ کے بندوں میں سے اس سے علماء (ہی) ڈرتے ہیں۔''

زیادہ ہوتا ہے، اور صاحب دنیا سرکٹی میں زیادہ ہوتا ہے۔ پھرسیدنا عبداللہ بن مسعود بڑا ہے ۔ اس لیے کہ اپنے آپ مسعود بڑا ہا نے بدآ بت پڑھی: تحقیق آ دمی سرکٹی کرتا ہے، اس لیے کہ اپنے آپ کو بے پرواہ خیال کرتا ہے۔ عون کہتے ہیں کہ آپ نے دوسرے (اال علم) کے بارے میں بدآ بت پڑھی:
﴿ إِلَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِم الْعُلَمَةُ ا ﴾



### بابنمبر: ۱۷

# علم اورشكر

ذیل کی آیت کریمه میں اللہ تعالی نے انسان کی پیدائش کے ابتدائی مراحل، اوراس کے بعد کے مراحل کو ذکر کیا ہے، اور اس کے ساتھ ان نعتوں کا ذکر کیا ہے جو حصول علم کا ذریعہ بیں، اور آخر میں فرمایا ہے: ﴿ لَعَلَّكُمْ مَنْ كُورُونَ ﴾ " تاكمتم شكر كرو-"

کویا کہ بتایا جارہا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے شمصیں عدم سے وجود بخشا، اور پھر وہی ذات ہے کہ جس 'نے شمصیں علم حاصل کرنے کی صلاحیت بخشی، اب حصول علم کے بعدتم پر میراشکر لازم ہے۔

الله تعالى كافرمان ہے:

﴿ وَاللّٰهُ اَخُرَجَكُمُ مِّنُ الْهُ طُونِ اُمَّهٰ عِلَمُ لَا تَعُلَمُونَ شَيْئًا وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُونَ ٥ ﴾

(النحل: ۷۸)

'' الله تعالیٰ نے شخصیں تمہاری ماؤں کے پیٹوں سے نکالا ہے اس وقت تم کچھ بھی نہیں جانتے تھے، اسی نے تمہارے کان، آٹکھیں اور دل بنایا تا کہتم شکر گزاری کرو۔''



پاپٽمبر: ۱۸

# علم ،الله اور رسول طلط الله كي نا فرماني

ایک دل پس الله کی نافر مانی اورعلم جمع نہیں ہوسکتے۔ کیونک علم تو الله تعالیٰ کی فرما نبرداری کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ جبکہ نافر مانی غضب الله کا موجب ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:
﴿ وَمَسَا كَسَانَ لِسَمُ وَمِنٍ وَّ لَا مُسَوَّمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهُ وَرَسُولُهُ أَمُرًا اَنُ يَكُونَ لَهُمُ النُحِيَرَةُ مِنُ اَمُوهِمُ طَوَمَنُ يَعْصِ اللّٰهَ وَرَسُولُهُ فَقَدُ صَلَّ

ضَلَّلًا مُّبِينًا ٥ ﴾ (الاحزاب: ٣٦)

'' اور کسی مومن مرد وعورت کو الله اور اس کے رسول کے فرمان کے بعد اپنے کسی معاطعے کا کوئی اختیار ہاتی نہیں رہتا۔ یاد رکھو! الله تعالی اور اس کے رسول کی جو شخص بھی نافر مانی کرے گا، وہ صرح گمراہی میں پڑے گا۔''

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ جس آدمی کے پاس علم بھی ہو، لیکن اللہ کی نافر مانی بھی کرتا ہو، تو یہ بات اس کی شایانِ شان نہیں ہے اور اس وجہ سے ایک نہ ایک دن اس نعت کے چھن جانے کا بھی خدشہ اور آخرت میں سب سے زیادہ عذاب کا بھی اندیشہ ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَاِذْ تَاَذَّنَ رَبُّكُمُ لَئِنُ شَكَرُتُمُ لَازِيُدَنَّكُمُ وَلَئِنُ كَفَرُتُمُ اِنَّ عَذَابِي لَشَدِیُدُ ٥ ﴾ (ابراهیم: ٧)

"اورتمہارے رب نے بیاعلان کر رکھا ہے کہ اگرتم میراشکر کرو گے، تو میں شھیں اور زیادہ دوں گا، اور اگر میری ناشکری کرو گے تو میراعذاب بھی بردا سخت ہے۔"

ایک اورمقام پرالله تعالی کا فرمان ہے:

علیم اور تقویٰ

﴿ وَمَنُ اَعُرَضَ عَنُ ذِكُرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةٌ ضَنُكًا وَّنَحُشُرُهُ يَوُمَ الْقِيْمَةِ اَعُمٰى ٥ ﴾ (طه: ٢٤)

'' اور جومیرے ذکر سے اعراض کرے گا، تو اس کی معیشت تنگ ہوجائے گی، اور ہم اسے قیامت کے دن اندھااٹھا کیں گے۔''

اس وقت انسان سوال كرے گا:

﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرُ تَنِي اَعُمٰى وَقَدُ كُنْتُ بَصِيْرًا ٥ ﴾ (طه: ٥ ٢ ١) "وه كم كا: مير ـ رب! مين دنيا مين ديكها كرتا تها تو نے مجھے اندها كركے كيوں اٹھايا ہے۔"

توالله كى طرف سے جواب موكا:

﴿ قَالَ كَلْلِكَ اتَتُكَ الْتُنَا فَنَسِيْتَهَا وَكُلْلِكَ الْيَوُمَ تُنُسَى ٥ وَكَلْلِكَ نَجُورِى مَنُ اَسُرَفَ وَلَمُ يُؤُمِنُ \* بِالْيَتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْاَحِرَةِ اَشَدُّ وَابُقْى ٥ ﴾ (طلا: ١٢٦-١٢٧)

"الله تعالى فرمائ كا: تير اسامن بهى الى طرح بى جارى آيات آقى تحيى،
ليكن تو أخيس بهلا ديا كرتا تها، لهذا آج تخفي بهى بهلا ديا كيا ب- اوراس طرح بم
ال شخص كومزا دي ك جو (نافر مانى ميس) حد سه بره كيا، اور وه اپ رب كى
آيات برايمان بهى نه لايا - اور البته آخرت كا عذاب زياده سخت اور زياده باتى
ريخ والا ب- "

### 

باپنمبر:19

# علم اور يومٍ آخرت

روزِ قیامت جہاں اور تمام اعمال کے متعلق سوال ہوگا، وہاں علم کے بارے میں بھی سوال ہوگا، وہاں علم کے بارے میں بھی سوال ہوگا، وہاں علم کے بارے میں بھی سوال ہوگا، چنا نچ سیّدنا ابواسلمی وَنَاتُوْ فرماتے ہیں کہ رسول اکرم منظ کی گارشاد گرامی ہے:

( کلا تَدُولُ قَدَمَا عَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرِهِ فِيْمَا أَفْدَاهُ، وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جِسْمِهِ فِيمَ أَبْلاهُ.) •

" قیامت کے دن کسی بندے کے قدم (پانچ چیزوں کے بارے میں) سوال کے بغیر نہیں اٹھ کی اجازت نہیں ہوگا۔
کے بغیر نہیں اٹھ کیس کے یعنی بارگاوالی سے جانے کی اجازت نہیں ہوگا۔

(۱) اس کی عرکے بارے میں کہ اس نے اسے کن کاموں میں ختم کیا؟

(۲) اس کے علم کے متعلق کہ اس نے علم کو کیسے استعال کیا۔ (افرائی جھکڑوں کے لیے، شہرت کے لیے یا اللہ کی رضا کے لیے )

(m) اس کے مال کے بارے میں کراس نے اس کوکہاں سے کمایا۔

(۴) اور کہاں خرچ کیا۔

(۵) اور اس کے جم کے بارے میں کہ اس نے کن چیزوں میں اسے بوسیدہ کیا۔''

شہنشاہ دو جہاں، الله ربّ العزت روز قیامت جب مخلوقات کا حساب لینے کے لیے فارغ ہوگا، تو ساری مخلوقات اس کے سامنے اس کے جلال وعظمت اور کبریائی سے الی

سنن ترمذی، باب فی القیامة، رقم: ۲٤۱۷، سلسلة الصحیحة: ۹٤٦.

علم ادر تقوی علم

مرعوب ہوگی کہ کمی کواس کے سامنے زبان کھولنے کی جرائت نہ ہوگی ، موت کے بعد صرف وہی لوگ دوسروں کی سفارش کی خاطر اللہ عزوجل سے بات کریں گے، جنھیں وہ جبار اور قبار بات کریں گے، جنھیں وہ جبار اور قبار بات کریں گے ان بخشے گا، جیسا کہ ارشادِ یاری تعالیٰ ہے:

﴿ يَوُمَ يَقُومُ الرُّوُحُ وَالْمَلْفِكَةُ صَفًّا لا لَا يَعَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنُ اَذِنَ لَهُ الرَّحُمٰنُ وَقَالَ صَوَابًا ٥ ﴾ (النبا: ٣٨)

"اس (قیامت کے) دن روح الامین (جرائیل عَلَیْلاً) اور دیگر فرشتے (بھی) صفوں میں کھڑے ہوں گے، رحمان کی اجازت کے بغیر کوئی بھی کلام نہیں کرسکے گا،اور (جس کووہ اجازت دےگا) وہ صاف صاف بات کرےگا۔"



بابنمبر: ۲۰

# علم اور دعوت الى الله

قارئین کرام! ہم گزشتہ صفحات میں مختلف ابواب میں علم سے مطابقت کے بارے میں جان چکے ہیں، لیکن اس باب میں ہم اس سے متعلقہ ایک ایک چیز کے بارے میں پڑھیں گے جس کی اہمیت گزشتہ تمام متعلقات سے بڑھ کر ہے، بلکہ گزشتہ ابواب میں ذکر کی جانے والی تمام چیزیں اس کے تالع نظر آتی ہیں۔

جیدا کہ اس باب کے نام سے ظاہر ہے۔ اس باب میں ہم علم اور اس کی تبلیغ کے بارے میں قرآن وسنت کی روثن میں جانے کی کوشش کریں گے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلُ هٰذِهٖ سَبِيْلُيْ آدُعُو ٓ اللّٰهِ عَلٰی بَصِیْرَةٍ آنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ۖ وَسُبُحٰنَ اللّٰهِ وَمَاۤ آنَا مِنَ الْمُشُو كِیْنَ ٥ ﴾ (یوسف: ۱۰۸)

د' اے نبی مظیّم آنے! آ ہے اعلان کردیجے، میری یہی راہ ہے، میں اور میرے

'' آے می مطابقاتی'! آپ اعلان کرد بیجی، میری مین راہ ہے، میں اور میرے فرما نبردار بورے یقین اور اعتاد کے ساتھ الله کی طرف بلاتے ہیں۔ اور الله پاک ہے، اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں۔''

ایک اور جگه ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَنُ اَحُسَنُ قَوُلًا مِّمَّنُ دَعَآ إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ 0 وَلَا تَسُتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ طَادُفَعُ بِالَّتِي مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ 0 وَلَا تَسُتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ طَادُفَعُ بِالَّتِي مِن الْمُسَلِمِيْنَ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَة عَدَاوَةٌ كَانَّةُ وَلِي حَمِيمٌ 0 ﴾ هي آخسنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَة عَدَاوَةٌ كَانَّةُ وَلِي حَمِيمٌ 0 ﴾ (حَمَ السحدة: ٣٤،٣٣) (حَمَ السحدة: ٣٤،٣٣) (حَمَ السحدة : ٣٤،٣٣) اورنيك كام (حال سي دياده الحَيى بات والاكون هي، جوالله كي طرف بلائ اورنيك كام

علم الانقوى

کرے، اور کہے کہ میں یقیناً مسلمانوں میں سے ہوں۔ نیکی اور بدی برابرنہیں ہوتی، برائی کو بھلائی سے دفع کرو، پھر وہی جس کے اور تمہارے ورمیان دشمنی ہے، ایا ہوجائے گا کہوہ دوست ہے نہایت گہرا۔''

لوگوں کو قرآن وسنت کے فہم اور صحابہ کرام کے منچ پر دعوت دین دینے میں اللہ کی رضا ہے، اور اس کی دعوت سلف صالحین نے دی۔اللہ تعالی قرآن حکیم میں فرماتے ہیں:

﴿ هٰذَا بَلْغٌ لِلنَّاسِ وَ لِيُنْذَرُوا بِهِ وَ لِيَعُلَمُوْۤ اتَّمَا هُوَ اِلْهُ وَّاحِدُ وَّ لِيَعُلَمُوْ اتَّمَا هُوَ اِلْهُ وَّاحِدُ وَّ لِيَنْذَكُوا بِهِ وَلِيَعُلَمُوْ اتَّمَا هُوَ الْهُ لَالْبَابِ٥ ﴾ (ابراهيم: ٢٥)

'' بیقر آن تمام لوگوں کے لیے اطلاع نامہ ہے کہ ای کے ذریعے سے وہ ہوشیار کردیے جائیں، اور بخو بی معلوم کرلیں کہ اللہ ایک ہی معبود ہے اور تا کہ عقل مند لوگ سوچ سمجھ لیں۔''

مندرجہ بالا آیات میں دعوت الی اللہ کی اہمیت کو داضح الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔اور سوالیہ انداز اپنا کراس کی اہمیت کواوراجا گر کر دیا گیا ہے۔

اورمشہور قاعدہ ہے کہ کلام میں استفہامی، سوالیہ انداز کسی بھی شئے کی رفعت شان کے لیے آتا ہے۔ لیے آتا ہے۔

## وعوت إلى الله كي خاطر مصائب وآلام برداشت كرنا:

قارئین کرام! گزشته آیات کریمه میں جہال دعوت الی الله کی اہمیت معلوم ہوتی ہے، وہال الله کی اہمیت معلوم ہوتی ہے، وہال اس راستے پر چلنے والے کے اوصاف بھی بیان فرمائے ہیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا يُلَقُّهَآ إِلَّا الَّذِيُنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقُّهَاۤ إِلَّا ذُو حَظِّ عَظِيْمٍ ٥ وَإِمَّا يَنُزَعَنَّ لَكُ مِنَ الشَّيْعُ الْعَلِيُمُ٥ ﴾ يَنُزَعَنَّ لَكُ مِنَ الشَّيْعُ الْعَلِيُمُ٥ ﴾ يَنُزَعَنَّ لَكُ مِنَ الشَّيْعُ الْعَلِيُمُ٥ ﴾ (خمّ السحده: ٣٦\_٣)

"اورید بانت انھیں کونصیب ہوتی ہے جوصر کریں، اور اسے سوائے بڑے نصیب والوں کے کوئی نہیں پاسکتا۔ اور اگر شیطان کی طرف سے کوئی وسوسہ آئے تو اللہ سے بناہ طلب کرو، یقینا وہ بہت ہی سننے والا ہے۔"

ان آیات کریمه کی تفسیر میں حافظ ابن کثیر، مفسر قرآن سیّدنا عبدالله بن عباس و الله الله کا قول ذکر کرتے ہیں:

((اَمَرَ اللهُ المُوْمِنِيْنَ بِا الصَّبْرِ عِنْدَ الغَضَبِ وَالْحِلْمِ عِنْدَ الْجَهْلِ وَالْعَلْمِ عِنْدَ الْجَهْلِ وَالْعَلْمِ عِنْدَ الْمَهْ عَدُوَّهُمْ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيْمٌ)) • وَالْعَفْوِ عِنْدَ الْاَسَاءَةِ وَخَضْعَ لَهُمْ عَدُوَّهُمْ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيْمٌ)) • د ليمن الله تعالى مؤمنين كو غصے كے وقت صبر، العلى ميں برد بارى اور برسلوكى كے جانے پرمعافى كا حكم ديتا ہے۔ اور (ان اوصاف كے نتيج ميں) ان كے دشمن كو ان كے سامنے اليے جھكادے كا جيسے كد لى دوست۔''

ظاہر بات ہے کہ اس راستے پر چلنے والے کو مختلف راہوں سے گذرتا پڑتا ہے، جیسا کہ رحمۃ للعالمین مضطف طفے میں اری زندگی ہمارے سامنے ہے۔ اور وہی محمد مصطف طفے میں جوسب سے پہلی وی آنے کے بعد گھرا کر چاور اوڑھ کر لیٹ گئے تھے۔ تو ربّ العالمین نے آپ مطفع آیا کے در داری کا احساس دلاتے ہوئے واضح الفاظ میں یوں مخاطب کیا تھا:

﴿ يَا يُهَا الْمُدَّقِرُ ﴾ فَهُ فَانْذِرُ ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ٥ وَالرَّبُخِ فَاصْبِرُ أَ ﴾ وَالرُّجُزَ فَاهُجُرُ ٥ وَلَا تَمُنُنُ تَسْتَكُثِرُ ٥ وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرُ أَ ﴾

(المدثر: ١-٧)

''اے چادراوڑھنے والے! کھڑے ہوجا، پس (لوگوں کو) ڈرا اور اپنے رب کی بڑائی بیان کر۔اپنے کپڑوں کو پاک رکھ،اور نا پاکی سے دور رہ،اور احسان کرکے زیادہ لینے کی خواہش نہ کر،اوراپنے رب کی راہ میں صبر کر۔''

المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير، ص: ٢٢٤، دار السلام ط، ثاني.

علم ادر تقویل علم ادر تقویل

### داعی الی الله کے اوصاف:

قار کین کرام! ان مذکورہ بالا آیات کریمہ پرغور کیا جائے، تو دامی دین کے پکھاوصاف معلوم ہوتے ہیں جوذیل کی سطور میں قدرتے تفصیل کے ساتھ سپر دِقرطاس کیے دیتے ہیں۔ (۱) دعوت دین کے لیے کمر بستہ ہوجانا:

دعوت دین کے لیے کسی بھی قتم کے مجھوتے اور دباؤ کو نہ صرف نظر انداز کردیا جائے، بلکہ اس کا ہرممکن منہ توڑ جواب دیا جائے۔جیسا کہ (سورۂ مدثر) کی پہلی تین آیات پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے۔

﴿ يَانَيُهَا اللَّمُدَّثِرُ لَا قُمُ فَأَنْذِرُ لَا وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ لَا ﴾

" اے چادر اوڑھنے والے! آپ کھڑے ہوجائیں اور لوگوں کو (ان کے رب سے ) ڈرائیں، اوراپنے رب کی بردائی بیان کریں۔"

لوگوں کو ڈرائیں ،کس چیز سے ڈرائیں؟ کس انداز سے ڈرائیں؟ کیا ان سے اس معاطع میں کوئی مجھوتہ (یا ڈیلنگ) بھی ہوسکتی ہے، یانہیں؟ کیا ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ ان کواپنی باتیں منوانے کے لیے ان کے بعض نظریات کو بھی تسلیم کرلیا جائے؟ نہیں! نہیں! ہرگز نہیں! بلکہ ربّ کا ننات تو پہلے دن سے آپ کی تربیت یوں کرتے ہیں:

﴿ قُمُ فَأَنْذِرُ ٥ وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ ٥ ﴾

''کرآپ لوگوں کوڈرائیں اور اپنے رب کی تکبیرات کی صدائیں بلند کریں۔''
یعنی ان کو بتوں کی پوجا پاٹ کے نتیج میں ملنے والے عذاب الہٰی سے ڈرائیں، ان کو
لات وعزیٰ کی عبادت کے نتیج میں رحمان کی دوری سے ڈرائیں، اور اس انداز سے ڈرائیں
کدا تنا کچھ کہنے اور سمجھانے کے باوجود لات وعزیٰ کی عبادت کو ترک نہ کرنے والوں کے
دلوں میں بھی رب کی کبریائی کی دھاک بیٹھ جائے، اور کفر کے ایوانوں میں بھی (اللہ اکبر) کی
صدائیں گونج آٹھیں، تا کہ اگر وہ تو حید باری تعالیٰ کو تسلیم نہ بھی کریں تو کم از کم ان کے دلوں

علم ادر تقوی ا

میں اہل تو حید کا رعب و دبد بہضرور بیٹھ جائے۔

﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ ٥ ﴾

"اوراين رب كى تكبيرين بلندكرين-"

لیمنی آپ کی تنبیر کی صداؤں میں اس قدر جذبه ایمانی پیدا ہونا چاہیے کہ ان کے کا نول میں اللہ اکبر کی آواز ﷺ ہی ان کے کفر سے لبریز د ماغوں اور دلوں پر لرزہ طاری ہوجائے۔

﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ٥ ﴾

''اپنے کپڑوں کو پاک وصاف رکھیں۔''

﴿ وَالرُّجُزَ فَاهُجُرُ ٥ ﴾

"اورنایاک سے دور ہوجائے۔"

ان دونوں مذکورہ بالا آیات کریمہ میں واضح طور پر جبکہ آپ منطیکی اُن دعوت الی اللہ کے انجمی ابتدائی مراحل میں قدم رکھنے والے تھے، اللہ تعالیٰ نے ایک دائی کے اندر پائے جانے والے انتہائی اہم اوصاف کو بیان فرمایا ہے۔

(۱) لباس کی صفائی (۲) ناپا کی سے اجتناب

نوٹ: ..... اکثر مفسرین نے ﴿ وَالمَّوْجُوزَ فَاهْجُورُ ﴾ سے بتوں کی پوجا سے اجتناب مرادلیا ہے۔ • اور بعض نے اس سے ربّ العالمین کی معصیت اور نافر مانی سے اجتناب بھی مرادلیا ہے۔ • مرادلیا ہے۔

ا ما ابن كثر راليُند ان دونول معانى كوبيان كرنے كے بعدر قم طراز بين: (( وَعَلَىٰ كُلِّ تَفْدِيْدٍ فَكَ يَلْزَمُ تَلْبُسُهُ بِشَيْءٍ مِنْ ذَٰلِكَ كَقَولِهِ

تفسير ابن كثير، ج: ٤١/٤، نيل المرام من تفسير آيات الاحكام از نواب صديق حسن خان
 قنوحي، ص: ٣٤٦، طبع نعماني كتب خانه، لاهور.

<sup>2</sup> تفسير ابن كثير، ج: ٤، ص: ٤٤١.

علم ادر نقوی 💴

تَعَالَى ﴿ يَسَأَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِيُنَ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِيُنَ اللهَ وَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِينَ اللهَ وَلا تُطعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِينَ اللهَ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلا تُطعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلا تُطعِ الْكُفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

" لینی ان دونوں میں ہے کسی بھی معنی کو مراد لیا جائے، تو اس سے کوئی التہاس واقع نہیں ہوتا ( کیونکہ بتوں کی پوجا بھی تو اللہ تعالیٰ کی نافر مانی ہی ہے۔ جیسے فرمانِ باری تعالیٰ ہے: اے نبی! اللہ تعالیٰ سے ڈریئے، اور کفارو منافقین کی اطاعت نہ کیجیے۔"

مندرجہ بالا توضیحات ہے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم مطیع آیا ہے کو دعوتِ دین کے لیے کھڑا کرنے سے پہلے جوآپ کی تربیت فر مائی ، وہ دو چیز وں پرمشمل تھی۔ (۱) ظاہری صفائی۔ (۲) باطنی صفائی۔

(۲) باطنی صفائی:..... ہے مراد باطنی طور پر عقائد واعمال کی صفائی مراد ہے۔جس کی وضاحت پیچھے گذر چکی ہے۔واللہ اعلم ۔

مبلغين، واعظين كي ليالحة فكريد!

ال موقع پر ہم یہ وضاحت کردینا انہائی ضروری سیجھتے ہیں کہ مبلغین اور واعظین حضرات جومنبر ومحراب کے وارث ہیں ان کوائی عظیم منصب پر فائز ہونے سے پہلے مندرجہ بالا دونوں اوصاف کا حامل ہونا چاہیے، کیونکہ اگروہ خودان صفات کے حامل ہوں گے تو لوگوں کی تربیت بھی درست انداز سے کرسکیں گے، اور اس صورت میں کم از کم ظاہری یا باطنی اعتبار سے ان کی ذات پرکوئی اعتراض واردہیں ہوسکے گا، جس کا ایک بہت بڑا فائدہ یہ ہوگا کہ ان

فيل المرام من تفسير آيات الاحكام (٣٤٦) طبع مكتبه نعمانيه، تفسير ابن كثير، ج: ١/٤٤، ملخصاً.

علم ادر تقوی ا

کی شخصیات با کردار بن جائیں گی، جس کا اثر ماحول کی ظلمتوں کے اندر روشیٰ کی امید بن کر آئے گا۔اس طرح سے ناممکن بھی اللہ کی توفیق ہے ممکن بنمآ چلا جائے گا،اوراللہ رہب العزت مخالفین کے دلوں کے اندران کی محبت کوڈال دیں گے۔

اس کے برعکس اگر ایک واعظ اور بہلغ کے قول وفعل میں تضاد ہوگا، تو اس سے برگانے تو دورکی بات، اپنے بھی متنفر ہوجا کیں گے۔اگر قوم کو سیح اسلامی عقیدے کا سبق دینے والے کا اپنائی عقیدہ درست نہیں ہوگا، تو وہ دوسروں کے غلط عقائد کی اصلاح کس طرح کرسکے گا؟

یہ تو تھیں چند گذارشات مبلغین و واعظین کی تربیت کے اعتبار سے۔اب ہم عالم اور داعی الی اللہ کے چندا کی فضائل قرآن وسنت کی روشنی میں ہدیہ قار کین کرتے ہیں۔

مندرجہ ذیل آیت مبارکہ میں یہ بتایا جارہا ہے کہ اُس شخص سے بہتر کون ہوسکتا ہے جو لوگوں کوصرف معبودِ برحق کی طرف بلاتا ہے، اور تو حید خالص اور قر آن وسنت کی دعوت دیتا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

- (۱) ﴿ وَمَنُ آحُسَنُ قَوُلًا مِمَّنُ دَعَآ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَّقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسُلِمِيْنَ ٥ ﴾ (لحم السحده: ٣٣)
- " اوراس آ دمی سے اچھی بات کس کی ہوسکتی ہے، جو الله کی طرف بلاتا ہے اور نیک عمل کرتا ہے، اور کہتا ہے کہ بے شک میں مسلمان ہوں۔"
- (٢) جَوَّحْصُ دا كَا اللهُ اللهُ اللهُ وَ وه رسول اللهُ مِشْفَقَةِ إِلَى اسْ دعا كَامْتَ فَيْ طُهِرَا بِ: (( نَفَّسَرَ اللهُ امْرَءً اسَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا فَبَلَغَهُ، فَرُبَّ مُبَلَّعٍ أَحْفَظُ مِنْ سَامِعِ . )) •

"الله تعالى الشخف كوخوش ركھ جس نے ہم سے عدیث فی چراس كو دوسرول

<sup>🗗</sup> سنن ابن ماحه، باب اتباع سنة رسول صلى الله عليه وسلم: ٢٣٢. علامدالباني برانير نے است "صححح"

علىم ادر تقوى ا

تک پہنچایا۔ بہت سے لوگ جنھیں حدیث پہنچتی ہے وہ براہ راست سننے والوں سے بھی زیادہ یادر کھتے ہیں۔''

(m) سیدنا ابو ہریرہ فٹائن سے مردی ہے کدرسول اکرم مظفیقاتے نے فرمایا:

" جس نے ہدایت کی طرف دعوت دی تو اس کے لیے اتنا ہی تواب ہے، جتنا کہ اس بڑمل کرنے والوں کا ہے۔ ان میں سے کسی کے اجر میں کی واقع نہیں ہوتی، اور جس نے گراہی کی طرف دعوت دی اس پر اتنا گناہ ہوگا جتنا اس (برائی) پڑمل کرنے والوں کو ہوتا ہے۔ اور ان میں سے کسی کے گناہ میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی۔" •

### 

<sup>•</sup> صحيح مسلم، كتاب العلم، باب من سن في الاسلام سنة حسنة او سيئة، ومن دعا الى هداى أو ضلالة، رقم: ٦٨٠٤

علم ادر تقویل

بابنمبر:۲۱

# عكم اور دين كي سمجھ بوجھ

علم حاصل کرنا اور اس کے بعد دین کی سجھ حاصل کرنا بہت ہی عظیم عمل ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَـا كَـانَ الْـمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةً ﴿ فَـلَوُ لَا نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّـنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِى الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ اِذَا رَجَعُو ٓ اللَّهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ٥ ﴾ (التوبة: ٢٢١)

" مسلمانوں کو میز نبیس چاہیے کہ وہ سب کے سب ہی نکل کھڑے ہوں۔ ایسا
کیوں نہ کیا جائے کہ ان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک چھوٹی جماعت جایا
کرے، تا کہ وہ دین کی سمجھ بوجھ حاصل کریں، اور تا کہ بیلوگ جب اپنی قوم کے
پاس آئیں تو اٹھیں ڈرائیں، تا کہ وہ برے کاموں سے ڈر جائیں۔''
دین کی سمجھ اور فہم و فراست اللہ ربّ العزت کی طرف سے ہوتی ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری
تعالیٰ ہے:

﴿ يُوْتِى الْحِكُمَةَ مَنُ يَّشَآءُ عَوَمَنُ يُوْتَ الْحِكُمَةَ فَقَدُ اُوْتِى خَيْرًا كَوْتِى الْحِكُمَةَ فَقَدُ اُوْتِى خَيْرًا كَوْلِيهِ الْحِكُمَةَ فَقَدُ اُوْتِى خَيْرًا كَوْلِيهِ الْمَابِ 0 ﴾ (البقرة: ٢٦٩) ' (الله تعالى) جمع چاہتا ہے حکمت و دانائی عطا فرمادیتا ہے، اور جے حکمت عطا کردی گئی اسے بہت زیادہ بھلائی مل گئے۔ اور نہیں نصیحت حاصل کرتے ، مرعقل والے''

اس آيت كريمه كي تفيير مين امام ابن كثير راينيد رقم طراز مين:

علم ادر تقوی ا

( لَيْسَتْ بِالنَّبُوَّةِ ، وَلَكِنَّهُ ٱلْعِلْمُ ، وَالْفِقْهُ ، وَالْقُرْآنُ . )) • " " " يعنى (اس مقام پر) حكمت نبوت كے ساتھ مخصوص نہيں ، بلكة تحصيل علم ، تفقه فى الدين اور تعلم قرآن كے ساتھ عام ہے۔ " الدين اور تعلم قرآن كے ساتھ عام ہے۔ "

### مزيد لکھتے ہيں:

(( قَـالَ مَالِكٌ: وَإِنَّهُ لَيَقَعُ فِيْ قَلْبِيْ إِنَّ الْحِكْمَةَ هُوَ الْفِقْهُ فِيْ دِيْن اللَّهِ، وَآمْرٌ يُدْخِلُهُ اللَّهُ فِي الْقُلُوْبِ مِنْ رَحْمَتِهِ، وَنَفْسِه، وَمِمَّا يُبَيِّنُ ذَٰلِكَ إِنَّكَ تَجِدُ الرَّجُلَ عَاقِلًا فِي آمْرِ الدُّنْيَا إِذَا نَظَرَ فِيْهَا وَتَحِدُ آخَرَ ضَعِيْفًا فِي أَمْرِ دُنْيَاهُ ، عَالِمًا بِأَمْرِ دِيْنِهِ ، بَصِيْرٌ بِهِ ، يُوْتِيْهِ اللَّهُ آيَّاهُ وَيَحْرِمُهُ هَذَا، فَالْحِكْمَةُ ٱلْفِقْهُ فِيْ دِيْنِ اللَّهِ) ٥ " امام مالک را الله فرماتے ہیں؛ یہ بات بھنی طور پر میرے دل میں جاگزیں ہو چکی ہے کہ حکمت سے مراد اللہ کے دین کی سمجھ اور ایبا معاملہ ہے جسے اللہ تعالی ای فضل و رحت سے دلول میں الہام فرمادیتے ہیں، اور اس کی مثال کہ جس ے اس کی مزید وضاحت ہوجاتی ہے یہ ہے کہ آ دمی بھی دنیاوی معاملات میں جب دلچیں لینے والا ہوتو بڑاعقل مند ثابت ہوتا ہے، کیکن (اس کے مقالبے) میں ایک دوسرا آ دمی دنیاوی معاملات میں تو کمزور ہے، لیکن دین معاملات میں انتہا کی علم و بصیرت رکھنے والا ہوتا ہے۔ جو اللد تعالی نے اس کو عطا کی ہے۔ جبکہ اوّل الذکراس ہے محروم ہے ، پس حکمت سے مراد اللہ کے دین کی سمجھ ماصل کرنا ہے۔''

ای طرح بی مرم سے آیا کا ارشاد عالی ہے:

(( مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ، وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللَّهُ

يُعْطِيْ وَلَنْ تَزَالَ هَذِهِ الْأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ . )) •

"الشرتعالى جس سے بھلائى كا ارادہ كرتا ہے، اسے دين كى سجھ عطا فرماديتا ہے، اور يس تو محض تقليم كرنے والا ہوں اور دينے والا الله تعالى ہے۔ اور يه امت بميشه الله كحكم پرقائم رہے كى، اور جو خض ان كى خالفت كرے كا، أنهي نقصان نہيں پہنچا سكے كا، يہاں تك كه الله كا حكم (قيامت) آجائے (اور يه عالم فنا بوجائے كا)۔"

### علم اورستيدنا موسىٰ عَالِيتِلا:

الله تعالى في قرآ ن حكيم مين جهال اوامر ونواى كا تذكره كيا ب، وبال سابقه انبياء ملك في ب وبال سابقه انبياء ملك في الله وامم كو واقعات بهى تفصيل سے ذكر كيے بيں۔ ان بى انبياء ملك ميں سے ايك واقعہ سيّدنا موىٰ مَلَيْنَا كا ب، جس كوالله تعالى في "سورة الكبف" ميں قدرت تفصيل سے بيان فرمايا ہے۔ اور يهى واقعہ امام بخارى رائي في في الحق الحام من الدركمل تفصيل سے بيان كيا ہے۔ واقعہ كے الفاظ مجى بخارى ميں يوں مرقوم بين:

(( عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّهُ تَمَارَى هُوَ وَالْحُرُّ بْنُ قَيْسِ بْنِ حِصْنِ الْفَزَارِى فِيْ صَاحِبِ مُوسَى: قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: هُوَ خَضِرٌ ، فَمَرَّ بِهِمَا أَبَى بْنُ كَعْبٍ ، فَدَعَاهُ ابْنُ عَبَّاسٍ ، فَقَالَ: إِنِّى تَمَارَيْتُ أَنَا بِهِمَا أَبَى بْنُ كَعْبٍ ، فَدَعَاهُ ابْنُ عَبَّاسٍ ، فَقَالَ: إِنِّى تَمَارَيْتُ أَنَا وَصَاحِبِ مُوسَى الَّذِى سَأَلَ مُوسَى السَّبِيلَ وَصَاحِبِ مُوسَى الَّذِى سَأَلَ مُوسَى السَّبِيلَ إِلَى لُقِيّبِ : هَلْ سَمِعْتَ النَّبِي فَى مَا إِنِ نَعَمْ ، إلى لَيْ عَمْ ، فَقَالَ: نَعَمْ ، فَقَالَ: نَعْمُ ، فَقَالَ: هَلْ تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْكَ ؟ إِسْرَائِيلَ ، جَآءَهُ رَجُلٌ ، فَقَالَ: هَلْ تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْكَ ؟ إِسْرَائِيلَ ، جَآءَهُ رَجُلٌ ، فَقَالَ: هَلْ تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْكَ ؟

<sup>🗘</sup> صحيح بخاري، كتاب العلم، رقم: ٧١.

قَالَ مُوسَى: لا، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَى مُوسَى: بَلَى عَبْدُنَا خَضِرٌ، فَسَأَلَ مُوسَى السَّبِيلَ إِلَيْهِ، فَجَعَلَ اللَّهُ لَهُ الْحُوتَ آيَةً وَقِيلَ لَهُ، إِذَا فَقَدْتَ الْحُوتَ فَارْجِعْ فَإِنَّكَ سَتَلْقَاهُ، وَكَانَ يَتَّبِعُ أَثَرَ الْـحُـوتِ فِي الْبَحْرِ، فَقَالَ لِمُوسَى فَتَاهُ ﴿ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيُنَا إِلَى الصَّخُرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ نَوَمَا أَنْسَانِيُهِ إِلَّا الشَّيُطَانُ أَنُ أَذُكُرَهُ ﴾ ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبُع فَ فَارْتَـدًّا عَلَى اثَارِهِمَا قَصَصًا ﴾ فَوَجَدَا خَضِرًا فَكَانَ مِنْ شَأْنِهِمَا الَّذِي قَصَّ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ فِي كِتَابِهِ)) اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ فِي كِتَابِهِ)) "سيدنا عبدالله بن عباس وظها عمروى ب كدان كى حربن قيس بن حصن فزارى کے ساتھ سیدنا موی علیالہ کے ساتھی کے بارے میں بحث ہوئی۔سیدنا ابن عباس وظائن نے کہا کہ وہ خصر تھے (ای اثناء میں) ان کے ماس سیدنا الی بن كعب ذہائنة كا گذر ہوا تو ابن عہاس وہائنا آھيں بلاكر كہنے لگے كہ ميں اور ميرے بيہ ر فیق سیّدنا مویٰ مَلیُناہ کے اس ساتھی کے متعلق بحث کر رہے ہیں کہ جس سے انھوں نے ملاقات کا ارادہ کیا تھا۔ کیا آب نے نبی اکرم مشکھی ہے ان کے بارے میں کھ فرماتے ہوئے ساہے؟

سیدنا ابی بن کعب بنائن نے فرمایا کہ ہاں! میں نے بی اکرم مظیّقی آن کوفرماتے ہوئے سنا: ایک دن سیّدنا موی عَلَیْلاً بی اسرائیل کی ایک جماعت میں بیٹے ہوئے سے کہ استے میں ایک آ دی آ یا کہ آ پ (دنیا میں) کی ایسے آ دی کو جانے ہیں جو آ پ سے بڑھ کر عالم ہو؟ سیّدنا موی عَلَیْلاً نے فرمایا: نہیں! اس پر

<sup>🛈</sup> صحيح بخاري، كتاب العلم، رقم: ٧٤.

علم الانقوى الله علم الانتقوى الله علم الانتقوى الله علم الانتقوى الله علم الله علم

الله تعالیٰ نے سیّدنا موئی عَلَیْلا کے پاس وی بیجی کہ ہاں! ہمارا بندہ خصر ہے جس کا علم تم سے زیادہ ہے۔ سیّدنا موئی عَلَیْلا نے اللہ سے دریافت کیا کہ سیّدنا خصر عَلَیْلا فی اللہ سے ملنے کی کیا صورت ہے۔ الله تعالیٰ نے ایک مجھلی کو ان سے ملنے کی علامت قرار دیا اور ان سے کہا کہ جہاں یہ چھلی تم سے گم ہوجائے تو (ادھرکو) لوٹ جاؤ، تب سیّدنا خصر عَلَیْلا سے تمہاری ملاقات ہوگی، چنانچ سیّدنا موئی عَلَیْلا (چلے اور) دریا میں مجھلی کی علامت تلاش کرتے رہے، تو اس وقت ان کے ساتھی نے کہا، کہ کیا آ ب نے دیکھا تھا جب ہم پھر سے فیک لگا کرآ رام کر رہے تھے وہیں میں مجھلی ہول گیا تھا، دراصل شیطان ہی نے جھے بھلادیا کہ میں آ پ سے اس کا ذکر کروں۔

سیّدنا مویٰ مَلَیْظ نے کہا: اس مقام کی ہمیں تلاش تھی تب وہ اپنے نشانات قدم پر ( پچھلے پاؤں) ہا تیں کرتے ہوئے لوٹے (وہاں) انھوں نے سیّدنا خصر مَلَیْظ کو پایا پھران کا وہی قصہ ہے جواللہ تعالی نے اپنی کتاب قرآن مجید میں بیان کیا ہے۔''

اس روایت میں واقعہ کو بالکل اختصار سے بیان کیا گیا ہے۔ قرآنِ کریم اور دیگر احادیث نبویہ میں بیواقعہ بالنفصیل بھی موجود ہے۔ جن کا تذکرہ یہاں پر مقصود نہیں۔ بہرحال اس روایت سے ہمیں مندرجہ ذیل باتیں بطور نصیحت معلوم ہوتی ہیں:

(۱) انسان کو بھی بھی اپنے آپ کو بنا عالم نہیں سجھنا چاہیے، اگر چہ اس کا مرتبہ کس قدر عالی بی کیوں نہ ہو۔ بلکہ ہرس میں عاجزی وانکساری کا اظہار کرنا چاہیے۔ کیوں کہ اگر دنیا بیس اس سے بوا عالم نہیں ہے تو اللہ رب العزت جو دنیا کے تمام معاملات کو چلا رہے ہیں وہ سب سے بوے عالم ہیں۔ارشادِ باری تعالی ہے:

علم ادر تقوی ا

﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ٥ ﴾ (يوسف: ٧٦)

"اور ہر علم والے سے بڑھ کرعلم والی ذات (اللہ تعالیٰ) ہے۔"

(۲) اگرانسان سے مفلطی سرز دہوجائے ، تو فورا اللہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔

(۳) علم حاصل کرنے کے لیے سفر کرنا خواہ راستہ کتنا ہی تمضن اور دشوار گذار ہو۔ واللہ اعلم

#### 

علم ادر تقویل برز

باب تمبر:۲۲

# علم کے اُٹھ جانے پرفتنوں کا ظاہر ہونا

جب تک علم رہتا ہے فقتے ظاہر نہیں ہوتے، یکی وجہ ہے کہ قرب قیامت جب علم اُٹھ جا گا، تو فقتے ظاہر ہونا شروع ہوجا کیں گے۔ چنا نچہ امام سالم براللہ بیان فرماتے ہیں کہ؛

((سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِي ﴿ قَالَ: يُقْبَضُ الْعِلْمُ، وَيَظْهَرُ الْمَدْجُ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اَوَمَا الْسَجَهُ لُهُ، وَالْمَفْتَنُ، وَيَكُثُرُ الْهَرْجُ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اَوَمَا الْهَرْجُ ؟ فَقَالَ هَكَذَا بِيكِهِ ، فَحَرَّفَهَا كَأَنّه يُرِيدُ الْقَتْلَ.)) •

("مِن نِيرنا ابو ہریہ وَنُ اللهِ عُلَيْنَ کو نِي اکرم مِنْ اَلَيْنَ ہِ دوایت کرتے ہوئے سا:

آپ نے فرمایا کہ (ایک وقت ایہ آئے گا کہ جب) علم اٹھالیا جائے گا، جہالت اور فقتے عام ہوجا کیں گے، اور '' ہرن '' بڑھ جائے گا۔ آپ مِنْ اَلَيْنَ ہِ ہِ ہِی اللہِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

(( مَنْ كَانَ مُسْتَنَّا، فَلْيَسْتَنْ بِمَنْ قَدْمَاتَ، فَإِنَّ الْحَيَّ لَا تُؤْمَنُ عَلَيْهِ الْمُؤْمَنُ عَلَيْهِ كَانُواْ أَفْضَلَ هٰذِهِ عَلَيْهِ الْمُؤْمَةُ ، أُوْلَئِكَ آصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﴿ اللهِ كَانُواْ أَفْضَلَ هٰذِهِ الْاُمَّةِ ، آبَرَّهَا فُكُوبًا ، وَآعُمَقَهَا عِلْمًا ، وَآقَلُهَا تَكَلُّفًا ، إِخْتَارَهُمُ اللهُ لِصُحْبَةِ نَبِيّهِ ، وَلِإقَامَةِ دِيْنِهِ ، فَاعْرِفُوا لَهُمْ فَضْلَهُمْ ، وَاتَّبِعُوهُمْ اللهُ لِصُحْبَةِ نَبِيّهِ ، وَلِإقَامَةِ دِيْنِهِ ، فَاعْرِفُوا لَهُمْ فَضْلَهُمْ ، وَاتَّبِعُوهُمْ

المحيح بخارى، كتاب العلم، باب من احاب الفتيا، رقم: ٥٥.

عَــلـىٰ الْرِهِمْ، وَتَمَسَّكُوا بِمَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ آخُلَاقِهِمْ وَسِيَرِهِمْ فَإِنَّهُمْ كَانُوْا عَلَىٰ الهُدىٰ الْمُسْتَقِيْمِ. )) •

"جوقض (نی اکرم مضطیق کے علاوہ) کی اور کا طریقہ کار اختیار کرنا چاہتا ہے،
اسے ان لوگوں کا راستہ اختیار کرنا چاہیے جو وفات پانچے ہیں، کیونکہ زندہ لوگوں
پرفتنوں سے امان نہیں ہے (ان فوت شدگان سے مراد) نی اکرم مضطیق کے
صحابہ تھے جو اس امت کے افضل ترین، سب سے زیادہ نیک دل، سب سے
زیادہ مضبوط علم والے اور سب سے کم تکلف کرنے والے تھے، جنمیں اللہ ربّ
العزت نے اپنے نبی کی رفاقت کے لیے، اور اپنے دین کو قائم کرنے کے لیے
پنا تھا، پس تم ان کی فضیلت کوخوب بیچان لو، ان کے آثار (طریقے) کی اتباع
کرواور بفتر راستطاعت ان کے اخلاق وسیرت کو اپنالو، کیونکہ وہ لوگ راہ ہدایت اور صراط متنقیم پر تھے۔"

سیّدنا عبدالله بن مسعود بناللهٔ کے قول اور گذشته روایت دونوں کو ملا کراگرغور کیا جائے ، تو نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ اہل علم کی موجودگی میں فتوں کا خدشہ کم ہوجا تا ہے۔ اس کے برعکس علاء کرام کی عدم موجودگی میں گمرائی کا زیادہ خطرہ ہوتا ہے جس کے نتیج میں فتنے ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ چنانچے ارشادِ نبوی مشکے آیاتہ ہے۔

((إِنَّ اللَّهَ لا يَنقْبِضُ الْعِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ النَّاسِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ النَّاسِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ الْعُلَمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يَتْرُكُ عَالِمًا، اتَّخَذَ النَّاسُ رُثُوْسًا جُهَّالًا، فَسُمِّلُوا فَأَفْتُوا بِغَيْرِ عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا) النَّاسُ رُثُوْسًا جُهَّالًا، فَسُمِّلُوا فَأَفْتُوا بِغَيْرِ عِلْم، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا)

مشكوة المصابيح: ١/٤٥ عليم، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت.

عصويح مسلم، كتاب العلم، رقم: ٦٧٩٦.

"الله رب العزت علم كواس طرح نہيں اٹھائيں گے كہ اسے لوگوں (كے سينوں)
سے اچك ليس، بلك علم كواس طرح اٹھائيں گے كہ علماء كرام كوفوت كرديں گے، قو
حتى كہ جب كوئى عالم باتى نہيں رہے گا تو لوگ جابل لوگوں كو برا المجھيں گے، تو
جب ان سے لوگ (كسى دينى معاملے ميں) سوال كريں گے، تو وہ لوگ لاعلمى كى
حالت ميں فتو كى ديں گے، جس كے نتیج ميں وہ خود بھى گمراہ ہوں گے، اور لوگوں
کو بھى گمراہ كريں گے۔ "

اس روایت سے بیہ بات روزِ روثن کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ فتنوں کا ظہور علم کی عدم موجودگی میں ہوگا، جس کے نتیج میں لوگ دینی مسائل پوچھنے کے لیے ایسے لوگوں کی طرف رجوع کریں گے، جن کوان مسائل کے بارے میں علم ہی نہیں ہوگا۔ تو وہ لوگ لاعلمی کی وجہ ان مسائل کے حجے جواب دینے کی بجائے اپنی رائے کی روشنی میں جواب دیں گے جو کہ گمراہی کا باعث ہے، جس کے نتیج میں فتنوں کا ظہور لازم آتا ہے۔

اس کی مزید وضاحت کے لیے رسول اکرم منظامین کا ایک اور فرمان عالی شان آپ کی فظر کررہے ہیں۔

((أَنَّ رَسُوْلَ اللَّهِ ١ قَالَ: تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا

تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللهِ، وَسُنَّةَ نَبِيَّهِ. )) •

'' میں تم میں دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں، جب تک تم ان دونوں کوتھا ہے رکھو گے، گراہ نہیں ہوگے (وہ چیزیں)اللہ کی کتاب (قرآنِ مجید)اوراس کے نبی کی سنت (حدیث رسول اللہ منظے تیلیز) ہے۔

اس روایت سے مزید وضاحت ہوجاتی ہے کہ مسلمان جب تک کتاب وسنت کواپناعملی

المؤطا، كتاب القدر، باب النهى عن القول بالقدر، رفم: ٣، سلسلة الصحيحة: ١٧٦١.

علم ادر تقوی ا

جامہ بنائے رکھیں گے، اس وقت تک گمراہ نہیں ہوں گے، لیکن جونہی کتاب وسنت کو چھوڑ کر کسی تیسری چیز کی تلاش میں نکلیں گے، تو گمراہی ان کا مقدر بن جائے گی، جو کہ اہتلاء وفتن کی باعث ہے۔

اَللهُ مَّ اَدِنَا الحَقَّ حَقًا وَارْزُقْنَا اِبِّهَاعَهُ وَارْزُقْنَا اِبِّهَاعَهُ وَارْزُقْنَا اجْتَنَابَهُ



### باب تمبر:۲۳

# علم اور مدوين علم

ہماری اس کتاب میں علم سے مراد "قرآن و صدیث" کاعلم ہے۔ چونکہ مکرین حدیث کی طرف سے انکارِ صدیث کی آلی وجہ یہ بھی بیان کی جاتی ہے کہ صدیث کی تدوین کا رواج عبد صحابہ میں نہ تھا، جس کی وجہ سے بعد میں آنے والے لوگوں نے ان میں اپنی آراء کوشامل کردیا تھا، لہذا ہم ہراس روایت کا انکار کرتے ہیں جومفہوم قرآنی کے خلاف ہو۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان کے اس اعتراض کے ابطال میں چندا کید دلائل کو ہدیہ قار کین کیا جائے، معلوم ہوتا ہے کہ ان کے باطل نظریات اور سطی افکار سے نے سکیں۔

(۱) جليل القدر صحاني رسول سيّد تا ابو هريره رفي تنهُ فرمات مين:

((مَا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي ﴿ أَحَدٌ أَكْثَرَ حَدِيثًا عَنْهُ مِنِي إِلَا مَا كَانَ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو، فَإِنَّهُ كَانَ يَكْتُبُ وَلا أَكْتُبُ .) • كَانَ مِنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو، فَإِنَّهُ كَانَ يَكْتُبُ وَلا أَكْتُبُ .) • "رمولِ اكرم طَفَعَ اللهِ بْنِ عَمْرو بْقَالَةُ كَعَلَاوه جَمَه "رمولِ اكرم طَفَعَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

### ایک اعتراض اوراس کا جواب:

منکرین حدیث کی طرف سے بیاعتراض کیا جاسکتا ہے کہ اس روایت سے تو صرف سیّدنا عبداللّٰد بن عمرو رفالٹیّز کے حدیث لکھنے کی وضاحت ہوتی ہے، جبکہ روایت تو دیگر صحابہ کرام رفٹن سیّان کرتے ہیں۔

<sup>📭</sup> صحیح بخاری، کتاب العلم، رقم: ۱۱۳.

علم اور نقوی ا

تو اس کا جواب رہے؛ ان کا نام انھوں نے کثرت روایت کی بناء پرلیا ہے۔ جب کہ حقیقت حال رہے ہے کہ حقیقت حال رہے کہ حقیقت حال رہے ہے کہ سیدنا عبداللہ بن عمرو رہائی کے علاوہ بھی دیگر صحابہ کرام رہی کا تلام ہے حدیث لکھنے کے شواہد موجود ہیں۔

(٢) امام محمى والله ابوجيفه سے بيان فرماتے مين:

((قَالَ: قُلْتُ لِعَلِيّ: هَلْ عِنْدَكُمْ كِتَابٌ قَالَ: لا، إِلَّا كِتَابُ اللَّهِ، أَوْ مَا فِيْ هٰذِهِ الصَّحِيفَةِ، اللَّهِ، أَوْ مَا فِيْ هٰذِهِ الصَّحِيفَةِ، قَالَ: الْعَقْلُ، وَفَكَاكُ الْآسِيْرِ، وَلَا يُقْتَلُ مُسْلِمٌ بِكَافِرِ.) • وَلَا يُقْتَلُ مُسْلِمٌ بِكَافِرِ.)) •

" میں نے سیّدنا علی براٹیڈ سے پوچھا؛ کیا تمہارے پاس کوئی کتاب ہے؟ تو آپ نے جواب دیا کہ نہیں، گر اللہ کی کتاب، قرآن ہے، یا پھر وہ فہم ہے جوایک مسلمان کوعطا کیا ہوتا ہے۔ یا پھر جو کچھاس صحیفے میں ہے۔ میں نے پوچھا کہ اس صحیفے میں کیا ہے؟ انھوں نے فرمایا کہ (اس صحیفے میں) دیت (مقتول کے ورثاء کو قاتل کی طرف سے خون بہا ادا کرنا) اور قید یوں کی رہائی کا بیان ہے۔ اور سی کھم کہ مسلمان کا فرکے بدلے قل نہ کیا جائے۔"

اس سے بیامرروز روش کی طرح واضح ہوجاتا ہے کہ عہد صحابہ میں حدیث لکھنے کا رواج موجودتو تھا، البتہ تدوین کا سلسلہ نہیں تھا۔ اس سلسلے میں بین ثبوت بیجی ہے؛ سیّدنا ابو ہریرہ رفائنی نے اپنے شاگرد ہام بن مدبہ برائنیہ کو احادیث لکھوا کیں تھیں، جو اللہ کے فضل سے (صحیفہ ہمام بن مدتبہ برائنیہ کے نام سے ) آج بھی مطبوعہ صورت میں موجود ہے۔ جس کا اُردو ترجہ اور شرح ''انصار النہ پلی کیشنز'' کی طرف سے مارکیٹ میں آنے والا ہے۔ (ولسلسه المعنة وله الفناء الحسن)

العلم، رقم: ۱۱۱.

(س) خلیفه وقت عمر بن عبدالعزیز براتشه کا ابو بکر بن حزم کے نام خط! صحیح بخاری کتاب العلم میں امام بخاری برانشه ککھتے ہیں کہ؛

(( وَكَتَبَ عُسَمَرُ بُنُ عَبْدِالْعَزِيزِ إِلَى أَبِي بَكْرِ بْنِ حَزْمِ: أَنْظُرْ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَاكْتُبْهُ ، فَإِنِّي خِفْتُ دُرُوسَ لَا عَلْمَ مِنْ حَدِيثَ النَّبِي ﴿ وَلَا تَقْبَلْ إِلَا حَدِيثَ النَّبِي ﴿ وَلَا يَعْلَمُ مَنْ لَا يَعْلَمُ ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لَا يَعْلَمُ ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لَا يَعْلَمُ ، حَتَّى يَكُونَ سِرًّا.)) • لا يَهْلِكُ ، حَتَّى يَكُونَ سِرًّا.)) •

'' خلیفہ عمر بن عبدالعزیز براللہ نے ابو بکر بن حزم کو خطاکھا کہ تمہارے پاس رسول اکرم مضطَقین کی جتنی بھی حدیثیں ہوں، ان پرنظر (غور وفکر کرو) اور آخیس لکھ لو کیونکہ جھے علم وین اور علاء دین کے مٹنے کا اندیشہ ہے۔ اور رسولِ معظم مضطَقین کے کے علاوہ کسی کی حدیث قبول نہ کرو، اور لوگوں کو چاہیے کہ علم پھیلائیں اور (ایک جگہ جمع کریں) بیٹھیں، تا کہ جاہل بھی (علم کے بارے میں) جان لے، اور علم چھیانے ہی سے ضائع ہوتا ہے۔''

### A. A. A.

صحیح بخاری، کتاب العلم، باب کیف یقبض العلم، باب نمبر: ۳٤.

علم ادر تقوی است. اور تقوی است. ایر تقوی است

# ب مبر:۲۲

# علم اور جنت کا راسته

طالب علم کے نضائل کے بارے میں قرآن وسنت میں بہت ساری نصوص وارد ہوئی ہیں، جن سے طلب علم کی اہمیت اجا گر ہوئی ہے۔ ان میں سے بعض احادیث میں طالب علم کو (نیت خالص ہونے کی بناء پر) جنت کی بشارت بھی دی گئی ہے۔ یہاں پر ایسی ہی نصوص کو ذکر کرنامقصود ہے۔

[1] ((عَنْ عَائِشَةَ وَلَيُهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ يَقُولُ: إِنَّ اللهِ الْعِلْمِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ اَوْحٰى إِلَى اَنَّهُ مَنْ سَلَكَ مَسْلَكًا فِي طَلَبِ الْعِلْمِ سَهَّلْتُ عَزَّوَجَلَّ اَوْحٰى إِلَى اَنَّهُ مَنْ سَلَكَ مَسْلَكًا فِي طَلَبِ الْعِلْمِ سَهَّلْتُ كَرِيْمَتَه اَثْبَتُهُ عَلَيْهِمَا الْجَنَّةِ، وَمَنْ سَلَبْتُ كَرِيْمَته اَثْبَتُهُ عَلَيْهِمَا الْجَنَّةَ، وَفَضْلٌ فِي عِبَادَةٍ وَمِلَاكُ الدِّيْنِ الْجَنَّةَ، وَفَضْلٌ فِي عِبَادَةٍ وَمِلَاكُ الدِّيْنِ الْفَرْعُ.) • الْوَرْعُ.) •

سیّدنا ابو ہریرہ وٹی نی مروی ہے کہ رسول رب العالمین، محمد رسول الله منطق اَیّن نے

<sup>🛈</sup> صحيح: شعب الإيمان، باب في المطاعم والمشارب، رقم: ٥٧٥١.

### ارشادفر مایا:

[7] ((مَنْ نَفَسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ الدُّنْيَا نَفَسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبِ الدُّنْيَا نَفَسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَاللهِ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ آخِيْهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيْقًا إِلَى سَلَكَ طَرِيْقًا يَلْهُ مَا سَلَكَ طَرِيْقًا يَلْهُ مَا عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ آخِيْهِ، وَمَنْ السَلَكَ طَرِيْقًا إِلَى سَلَكَ طَرِيْقًا يَلْهُ مَا سَهَلَ اللهُ لَهُ بَهِ طَرِيْقًا إِلَى السَّكِنَة ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِيْ بَيْتِ مِنْ بُيُوْتِ اللهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ السَّكِينَة ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِيْ بَيْتِ مِنْ بُيُوْتِ اللهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ السَّكِينَة ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِيْ بَيْتٍ مِنْ بُيُوْتِ اللهِ ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَعَشِيتُهُمُ الله فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَعَشِيتُهُمُ الله فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَّأَ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَأَ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَأَ لِهُ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ . ) •

۲۹۸۲.

❶ صحيح مسلم، كتاب الدعوات، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن .....، رقم الحديث:

فرشتے ان کو گھیر لیتے ہیں، اور اللہ تعالیٰ اس کا ذکر ان فرشتوں میں کرتا ہے جواس کے پاس ہیں، اور جس کاعمل تاخیر کرےاس کا نسب جلدی نہیں کرےگا۔ (لیعنی اعمال میں ستی کرنے والے کونسب کی وجہ سے نجات نہیں مل سکے گی۔)''



عليم ادر تقويل المسلم

بابنمبر: ۲۵

# علم بہترین صدقہ جاربہ ہے

جب انسان فوت ہوجاتا ہے تو اس کے ساتھ ہی اعمال کا دروازہ بند ہوجاتا ہے، لیکن فرامین نبوی مطفق ہے ہوجاتا ہے، لیکن فرامین نبوی مطفق ہے میں بعض ایسے اعمال کا تذکرہ ملتا ہے، جن کے اجروثواب کا سلسلہ موت کے بعد بھی جاری رہتا ہے۔ چنانچہ سیّدنا ابو ہریرہ بڑائٹی سے مروی ہے کہ رسول مرم، سیّدنا الانبیاء والمسلین مطفق ہے ارشاد فرمایا:

((إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ إِنْ قَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ ، إِلَا مِنْ مُلْثَةِ: إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ ، أَوْ وَلَدٌ صَالِحٌ يَدْعُوْ لَهُ .)) • "جب انسان فوت بوجاتا ہے، تو تین شم کے اعمال کے علاوہ باتی تمام اعمال (کے ثواب) کا سلسلہ منقطع ہوجاتا ہے۔

(۱)صدقه جاربیه

(٢) (ورشه)علم،جس سے بعد میں فائدہ اٹھایا جاتا ہو۔

(m) نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرتی ہو۔"

ایک اور روایت میں ای روایت کی وضاحت ان الفاظ سے کی گئی ہے۔ چنانچہ سیّدنا ابو ہریرہ وزنی نی بیان فرماتے ہیں:

((قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﴿ إِنَّ مِسَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِه بَعْدَ مَوْتِه، عِلْمًا عَلِمَهُ وَنَشَرَهُ، وَوَلَدًا صَالِحًا تَركَهُ، أَوْ مُصْحَفًا وَرَّثَهُ، أَوْ مَسْجِدًا ٱبْنَاهُ أَوْ بَيْتًا لِإِبْنِ السَّبِيْلِ

صحیح مسلم، کتاب الوصیة، رقم: ٤٢٣٣.

علم ادر تقوی 📁

بَنَاهُ، أَوْ نَهْرًا أَجْرَاهُ، أَوْ صَدَقَةً أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صِحَّتِهِ وَحَيَاتِ تَلْحَقُهُ مِنْ ابَعْدِ مَوْتِهِ. )) •

''رسول اکرم ﷺ نِیْنَ نِے فرمایا: وہ اعمال اور نیکیاں جن کا اجر وثواب مومن آ دمی کواس کی وفات کے بعد بھی ملتار ہتا ہے، یہ ہیں:

علم، جواس نے سیکھا اور اس کی نشر واشاعت میں مصروف رہا، نیک اولا دہھے وہ چھوڑ کر گیا، (دینی) مصحف (کتاب) جو وراشت میں چھوڑ کر گیا، اس کی تغییر کی ہوئی مسجد، اس کا تغییر شدہ مسافر خانہ، الی نہر جواس نے کھدوائی ہواور وہ صدقہ جواس نے اپنی زندگی میں حالت صحت میں (مرض الموت سے پہلے) اپنے (کمائے ہوئے حلال) مال سے نکالا ہواس کا ثواب بھی وفات کے بعد ملتارہے گا۔''

فوت: .....اس مدیث مین "او مصحفًا ورّثه مسلیاس کاوراثت مین چمورُ اهوا حسر' سے آخر مدیث تک تمام صورتی گزشته مدیث مین فرکورالفاظ: "وَمِسنْ صَسدَقَةٍ جَاریَةِ" کی وضاحت کرتے ہیں۔

رَب العالمين كاكس قدر عظیم احسان ہے كہ انسان تو افئ قبر ميں جاچكا ہے، كيكن ال كے المال نامے ميں اجر و ثواب مسلسل لكھا جارہا ہے، اور مزيد احسان مير كہ ال مكل كرنے والوں كے اجر و ثواب ميں كوئى كئ نہيں كى جاتى ۔ جيسا كہ سيّدنا جرير بن عبدالله رفائقة سے مروى ہے كہ رسول الله منظور تا نے ارشاد فرمایا:

(( مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً، فَلَهُ أَجُرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُوْدِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً سَيِّنَةً، كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِه، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ.)) • بها مِنْ بَعْدِه، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ.)) •

<sup>•</sup> سنن ابن ماجة، باب ثواب معلم الناس، رقم: ١٤٢ - علامدالباني مِن الشريخ اسي "حسن" كها ب-

<sup>2</sup> صحيح مسلم، كتاب الزكوة، رقم: ٢٣٥١.

علم ادر تقوی ا

"جواسلام میں کسی ایتھے کام کی بنیادر کھے گاتو اس کواس کا اجر اور اس کے بعد عمل کرنے والوں) کے تواب عمل کرنے والوں) کے تواب میں کوئی کی نبین کی جائے گا۔ اس طرح جو کسی برے کام کی بنیادر کھے گا۔ اس کو اس کا گناہ اور اس پڑمل کرنے والوں کے برابر گناہ ملتارہے گا۔ اور اس کے بعد عمل کرنے والوں کے گراپر گناہ ملتارہے گا۔ اور اس کے بعد عمل کرنے والوں کے گناہ میں کوئی کمی پیشی نہیں کی جائے گ۔"

ای طرح ایک اور روایت میں اس کی وضاحت یول ملتی ہے:

(( مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ . )) •

" جو بھلائی کی طرف کس کی رہنمائی کرے گا، اس کو بھی اس (بھلائی کرنے والے) کے برابر ثواب ملے گا۔"

### خلاصة تحريرييه ہے كه؛

- (۱) انسان جب فوت ہوجاتا ہے تو اس کے اعمال کے اجروثواب کا سلسلہ تین چیزوں کے علاوہ منقطع ہوجاتا ہے۔
- (۲) اس کی وقف شدہ چیز کواستعال کرنے والے کے برابراس کوبھی اجروثواب ملتار ہتا ہے۔
- (٣) اس چیز کواستعال کرنے والے کے اجروثواب میں کوئی کی نہیں کی جاتی۔ بلکہ اللہ رب

العزت اس کوبیا جروثواب اپنے خاص فضل ورحمت سے عطا کرتے ہیں۔

ان تین چیزوں میں سے ایک علم ہے، جس کو انسان سکھے پھراسے پھیلائے تو جب تک اس کے پھیلائے ہوئے علم سے لوگ مستفید ہوتے رہیں گے، اس کو بھی اس کا برابر ثواب ملتا رہے گا، حالانکہ وہ آ دمی خود تو قبر میں پڑا ہے، لیکن اس کے شاگردہ شاگردوں کے شاگرداس وراشت سے فائدہ اٹھارہے ہیں، اس کی تبلیغ میں مصروف ہیں یا اس پڑمل کر رہے ہیں، ان مسب کا اجراس کو برابرملتارہے گا۔

صَحِيتٌ مُسُلِمٌ، كتاب الإمارة، رقم: ١٨٩٣

علىم ادر تقوى ا

غور کیجے! کس قدر مظیم عمل ہے کہ آ دم عمل تو ایک ہی کرے، لیکن اس کو اجر سینکڑوں، ہزاروں، لاکھوں، بلکہ کروڑوں کامل رہاہے۔

صحابہ کرام دین تھا ہیں کے فضائل بے شار ہیں، ان میں ایک فضیلت یہ ہی ہے کہ امت محدید منظم آیا ہے لوگ قیامت تک جو بھی نیک اعمال کرتے رہیں گے ان سب عمل کرنے والوں کے برابر ثواب صحابہ کرام دی تھا ہے ہو بھی ملتا رہے گا، جنھوں نے اس علم کی امانت کو نبی اکرم منظم آیا ہے حاصل کیا اور پھراس کو آ کے امت کے لوگوں تک پہنچادیا۔ اشاعت علم دین انتہائی نفع مند سودا ہے۔ خاص طور پر ان لوگوں کے لیے تو اجر کا حساب بی نہیں، جنھوں نے دینی مدارس قائم کیے، یا کم از کم ان مدارس میں اپنی جان لگائی، مال خرچ کیا، جن کی نیکیاں اغیس قبر میں قیامت تک برابر ملتی رہیں گی۔ اکٹھ می اُنجی اُنگا مِنھُ مُ



علم ادر تقویٰ

باب تمبر:۲۲

# علم اورتز كيهُ نفس

علم حاصل کرنے کے بعداس کے مطابق اپنی زندگی کو گذارنا نہایت ضروری ہے۔ اگر علم حاصل کر کے اس پڑمل نہ کیا جائے ، تو اس علم کا حقیقت میں کوئی فائدہ نہیں ہے، بلکہ ایساعلم انسان کی تباہی اور بربادی کا باعث بنتا ہے۔جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَنُ اَعُرَضَ عَنُ ذِكُرِى فَاِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنُكًا وَّنَحُشُرُهُ يَوُمَ الْقِيْمَةِ اَعُمٰى وَقَدُ كُنتُ بَصِيرًا ٥ اللَّقِيْمَةِ اَعُمٰى وَقَدُ كُنتُ بَصِيرًا ٥ اللَّقِيْمَةِ اَعُمٰى وَقَدُ كُنتُ بَصِيرًا ٥ قَالَ كَذَٰلِكَ الْيَوُمَ تُنسٰى ٥ وَقَالَ كَذَٰلِكَ الْيَوُمَ تُنسٰى ٥ وَقَالَ كَذَٰلِكَ الْيَوُمَ تُنسٰى ٥ وَكَذَٰلِكَ الْيَوُمَ تُنسٰى ٥ وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنسٰى ٥ وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنسُلَى اللَّهِ وَلَمَ يُؤْمِنُ بِالْيَتِ رَبِّهِ وَ لَعَذَابُ اللَّحِرَةِ السَّدُ وَ المُ يُؤْمِنُ بِالْيَتِ رَبِّهِ وَ لَعَذَابُ اللَّحِرَةِ السَّدُ وَ المُعَلَّالُ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَ

"اور جو شخص میری یاد سے روگروانی کرے گا، وہ دنیا میں تک حال رہے گا، اور قیامت کے دن اُسے ہم اندھا اُٹھا کیں گے، وہ کہے گا، اے میرے رب! تو نے جھے اندھا کیوں اُٹھایا ہے، دنیا میں تو میں خوب دیکھنے والا تھا؟ اللہ کہے گا، ای طرح تنہارے پاس میری آیتیں آئی تھیں، تو تو نے اُٹھیں بھلا دیا تھا، اور ای طرح آج تو بھی بھلا دیا جائے گا۔ اور جو حد سے تجاوز کرتا ہے اور اپنے رب کی آیوں پر ایمان نہیں لاتا ہے، اسے ہم ایسا ہی بدلہ دیا کرتے ہیں، اور یقینا آخرت کا عذاب زیادہ بخت اور زیادہ باتی رہنے والا ہے۔"

واكر القمان من خطابند ان آيات كي تفير من لكهة بي:

'' جو شخص الله کے دین ہے اعراض کرتا ہے، اور قر آن کریم کی تلاوت اور اس پر

علم ادر تقویٰ

عمل کرنا ترک کردیتا ہے، اللہ تعالیٰ اسے اس عمل بدکا یہ بدلہ دیتا ہے کہ ہر چہار جانب سے اسے تنگی گھیر لیتی ہے، اور روزی کی کشادگی کے باوجوداس کا سکون و اطمینان چھین جاتا ہے، اور مرنے کے بعداس کی قبر بھی اس پر تنگ ہوجاتی ہے، اور اس کی برزخ کی طویل زندگی شقاوت و بد بختی سے عبارت ہوتی ہے، اور قیامت کے دن اسے اندھا اُٹھایا جائے گا، اور جب اپنی اس حالت پر تبجب قیامت کے دن اسے اندھا اُٹھایا جائے گا، اور جب اپنی اس حالت پر تبجب کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے سوال کرے گا کہ اے میرے رب! تو نے مجھے اندھا کیوں بنادیا ہے، میں قو دنیا میں اور قبر سے اُٹھنے تک آئھوں والا تھا؟ تو اللہ تعالیٰ اس سے کہیں گے کہتم دنیا میں اس طرح آئھیں رکھنے کے باوجود دل کے اندھے شے اور ہماری آئیوں کو گھراتے تھے، اس لیے آئی جہتم میں ڈال دیے جاؤ گے اور کوئی تمہارا پر سانِ حال نہ ہوگا۔''

لہذا الله ربّ العالمين نے نبی اکرم مظفظ آيا کی بعثت کے مقاصد میں سے اس مقصد کو بھی بیان فرمایا ہے کہ میں پیغیر لوگوں کے تزکیر نفس کرنے کے لیے مبعوث ہوئے ہیں۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِى الْاُمِّيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْبِهِ وَيُولُومُ الْبِهِ وَيُوكُمُ الْمِيمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعُمُ الْمُعَلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الل

'' وہی ذات ہے، جس نے ان پڑھ لوگوں میں ان ہی میں سے ایک رسول بھیجا جو آھیں اس کی آیتیں پڑھ کر سنا تا ہے۔ان کو پاک کرتا، اور آھیں کماب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے، یقیناً اس سے پہلے وہ واضح گمراہی میں تھے۔''

عافظ ابن كثير دشقى والله لفظ (وَيُزَكِيْهِمْ) كالفير كرتے موئ لكھتے ہيں:

(( ﴿ وَيُزَكِّيهِم ﴾ آى يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوْفِ ، وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ

علىم ادر تقوی

(٢) علامة الوى بغدادى والله اس كي تغيير ميس رقطرازين:

(( ﴿ وَيُزَكِّيهِمُ ﴾ .... آئ يَخمِلُهُمْ عَلَىٰ مَا يَصِيْرُونَ بِهِ ٱزْكِيَاءَ

طَاهِرِيْنَ مِنْ خَبَاثَةِ الْعَقَائِدِ وَالْأَعْمَالِ. )) 9

'' یعنی رسول ان کو (ایسے اعمال کی طرف) راغب کرتا ہے، جن سے وہ تزکیۂ نفس کرتے ہوئے بُرے عقائد واعمال سے پاک ہوجائیں۔''

ایے ای تزکیفس کی تعلیم دینے کے لیے قرآ ن علیم کے دیگر مقامات پرارشاد ہے:

﴿ قَدُ اَفُلَحَ مَنُ تَزَكِّى ٥ ﴾ (الاعلى: ١٤)

''یقینا کامیاب ہواوہ مخص،جس نے تزکید (نفس) کرلیا۔''

### ایک اور جگه فرمایا:

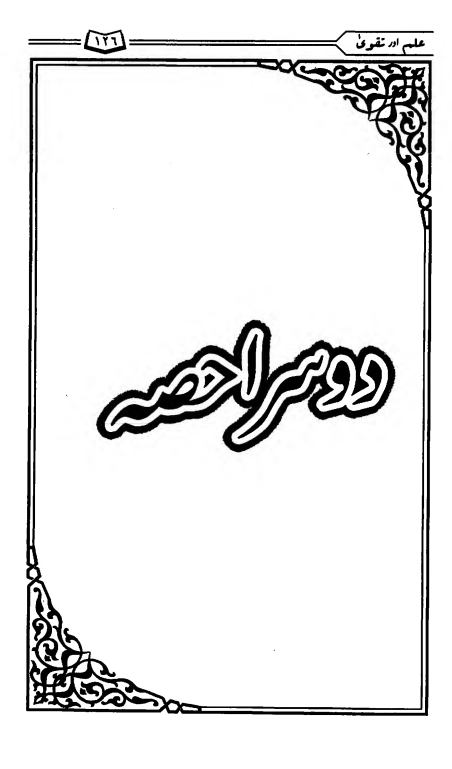
﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَنْ زَكِّهَا ٥ ﴾ (الشمس: ٩)

''یقیناً کامیاب ہوا و فخص ،جس نے اس (نفس) کا تز کیہ کرلیا۔''

مندرجہ بالا آیات قرآنیا اور تو ضیحات مفسرین سے بیہ بات پای شہوت کو کی پنجی ہے کہ اس علم کا کوئی فا کدہ نہیں جب اس کے مطابق اپنی زندگی کو نہ ڈھالا جائے، اور اپنے اعمال کی اصلاح نہ کی جائے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

<sup>🛈</sup> تفسير ابن كثير: 1/ 224.

<sup>🔁</sup> تفسير روح المعاني ٩٣/٢٨ بيروت.



# تقوى كى لغوى وشرعى تعريف

تقوی کے تفصیلی بیان سے پہلے اس کی لغوی وشرعی تعریف کا بیان کرنا انتہائی ضروری ہے۔ ا۔ ' تقویٰ' کی کُغوی تعریف:

تقویٰ کی لغوی تعریف کرتے ہوئے علامہ ابوالحن علی بن اساعیل النوی اللغوی الاندلی المعروف بابن سیّدہ (التو فی ۴۵۸ھ) کھتے ہیں:

(( اَصْلُ الْإِتِّقَاءِ اَلْحَجْزُ بَيْنَ الشَّيْتَيْنِ، يُقَالُ: إِتِّقَاهُ بِالتُّرَاسِ اَيْ حَبَلَهُ حَاجِزًا بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَإِتِّقَاهُ بِحَقِّهِ آيْضًا كَذَالِكَ. )) •

'''' انقاء'' اصل میں دو چیزوں کے درمیان پردہ (فاصلہ) کرنے کو کہتے ہیں (تاکہ وہ آپس میں ل نہ کئیں) کہا جاتا ہے کہاں نے ڈھال کے ساتھ اپنا بچاؤ کیا یعنی اس نے ڈھال کو اپنے درمیان اور حملہ آور کے درمیان کر کے اس نے اپناحق بچالیا۔ یعنی اس کے درمیان اور اس کے چھپنے کے درمیان اس نے آ ڈپیدا کردی۔''

﴿ معروف مُضراور لغوى المام راغب اصفها فى رائيه (التوفى ٢٥٠ه م) رقم طرازين :

(( ٱلْوِقَايَةُ حِفْظُ الشَّيءِ مِمَّا يُوْذِيْهِ وَيُفَسِّرُهُ ، يُقَالُ: وَقَيْتُ الشَّيْءَ وِقَايَةً وَوِقَاءً ، قَالَ: (فَوَقَاهُمْ ، وَوَقَاهُمْ عَذَابَ السَّعِيْرِ ، وَمَاهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا وَاقٍ ، قُوْا ٱنْفُسَكُمْ وَاَهِلِيْكُمْ نَارًا ، وَالتَّقُوٰى حَبْلُ النَّفْسِ فِيْ وِقَايَةٍ مِمَّا يَخَافُ) ٤ وَاهِلِيْكُمْ نَارًا ، وَالتَّقُوٰى حَبْلُ النَّفْسِ فِيْ وِقَايَةٍ مِمَّا يَخَافُ) ٤ وَاهِلِيْكُمْ نَارًا ، وَالتَّقُوٰى حَبْلُ النَّفْسِ فِيْ وِقَايَةٍ مِمَّا يَخَافُ) ٤ وَاهِلِيْكُمْ نَارًا ، وَالتَّقُوٰى حَبْلُ النَّفْسِ فِيْ وِقَايَةٍ مِمَّا يَخَافُ) ٤

<sup>🚺</sup> المخصص لابن سيده: ٩٣/١٣

مفردات القرآن للاصفهاني ص: ٥٥٢، باب الواو مع القاف.

على ادد نقوى

TYA

"مفراورنقصان دہ چیز ہے محفوظ ہونے کو (وقایة کہتے ہیں) اس طرح خوف زدہ چیز ہے اپنے آپ کو حفاظت میں رکھنے کا نام تقویٰ ہے۔"

ک ای طرح علامه ابن سیده رایسید ، علامه اصمعی مراشیه سے متقی کی تعریف ان الفاظ سے نقل کرتے ہیں:

(( رَجُلٌ مَخْمُومُ الْقَلْبِ أَىْ تَقِىًّ مِنَ الغَشِّ وَالدَّغْلِ.)) • ( رَجُلٌ مَخْمُومُ الْقَلْبِ أَىْ تَقِىًّ مِنَ الغَشِّ وَالدَّغْلِ.)) • ( رَجُعُ وَعَدَاوت اور كينه يروري سے صاف دل والے آدمي كود مثق: "كہتے ہيں۔"

ام فخرالدين الرازى رايسية (التوفى ٢٠١ه) متى كى نفوى تعريف يون فرمات بين:
 (( ٱلْـمُتَّقِىْ فِى اللَّغَةِ إِسْمٌ فَاعِلٌ مِنْ قَوْلِهِمْ وَقَاهُ فَاتَّقَى وَالْوِقَايَةُ فَرَطَ الصِّيانَةُ . ))

''لغت میں متق باب اتقاء (افتعال) سے اسم فاعل کا صیغہ ہے جو انتہائی حفاظت کرنے والے پر بولا جاتا ہے۔''

مندرجه بالاتوضیحات پرغور کریں تو تقویٰ کی بیرجا مع تعریف ساسے آتی ہے:
 (( تَقِیُّ الْقَلْبِ مِنَ الغَشِّ ، وَالدَّغْلِ ، وَجَاعِلُ النَّفْسِ فِیْ وِقَایَةِ مِمَّا یَخَافُ فَرْطًا . ))

'' حسد و کینے سے صاف دل والا ،خوف زدہ چیزوں سے انتہائی احتیاط سے اپنے آپ کو بچانے والا آ دمی''مثق'' کہلاتا ہے۔''

### ٢\_ تقويل كي شرعي تعريف:

تقوی کی شری تعریف نقل کرتے ہوئے کے علامہ فخر الدین الرازی رہائیں۔ (التونی ۲۰۲ھ) تقوی کی شری تعریف نقل کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

٩٤/١٣ : ٩٤/١٣

<sup>2</sup> تفسير الكبير للرازى: ٢٠/٢

علم ادر تقویٰ 🚤 💴

( فَ الَ عَلِيُّ ابْنُ آبِى طَالِبٍ وَ اللَّهِ: اَلتَّقُوىٰ تَرْكُ الْإِضْرَارِ عَلَى الْمُعْصِيَّةِ، وَتَرْكُ الْإِغْتِرَارِ بِالطَّاعَةِ.

وَقَالَ الْحَسَنُ: اَلتَّقُوٰى اَنْ لَا تَخْتَارَ عَلَى اللهِ سِوَى اللهِ، وَتَعْلَمَ اَنْ الْاَمُوْرَ كُلَّهَا بِيدِ اللهِ، وَقَالَ إِبْرَاهِيْمُ ابْنُ اَدْهَمِ: اَلتَّقُوىٰ اَنْ لَا مُوْرَ كُلَّهَا بِيدِ اللهِ، وَقَالَ إِبْرَاهِيْمُ ابْنُ اَدْهَمِ: اَلتَّقُوىٰ اَنْ لَا يَسِجِدُ الْمَلَا ثِكَةُ فِيْ اَفْعَالِكَ لَا يَسِجِدُ الْمَلَا ثِكَةُ فِيْ اَفْعَالِكَ عَيْبًا، وَلَا الْمَلَا ثِكَةُ فِيْ اَفْعَالِكَ عَيْبًا، وَلَا الْمَلَا ثِكَةُ فِيْ اَفْعَالِكَ عَيْبًا، وَلَا الْمَلَا ثِكَةُ فِيْ اَفْعَالِكَ عَيْبًا،

وَقَالَ الْوَاقِدِيُّ: اَلتَّقُوىٰ اَنْ تُزَيَّنَ سِرَّكَ لِلْحَقِّ كَمَا زَيَّنْتَ ظَاهِرَكَ لِلْحَقِّ كَمَا زَيَّنْتَ ظَاهِرَكَ لِلْحَلْق.

وَيُقَالُ أَنْ لَا يَدَاكَ مَوْلَاكَ حَيْثُ نَهَاكَ.

وَيُفَالُ: أَلْمُتَّقِيْ مَنْ سَلَكَ سَبِيلَ الْمُصْطَفَى وَنَبَذَ الدُّنْيَا وَرَاءَ القِفَا، وَكَلَّفَ نَفْسَهُ الإِخْلَاصَ وَالْوَفَا، وَاجْتَنَبَ الْحَرَامَ وَالْجَفَا))

"(۱) .... سيّدنا على بْنَاتْوُ فرمات بي كه اطاعت گزارى كرت بوت وهوكه بازى كوترك كرنے اور گنابول پراصرار كرنے سے بازآنے كانام تقوى ہے۔
بازى كوترك كرنے اور گنابول پراصرار كرنے سے بازآنے كانام تقوى ہے۔
(۲) .... سيّدنا حسن بن للهُ فرماتے بي كرتقوى بيہ كه الله تعالى پراس كے علاوه كى كوف نيات نه دى جائے ، اور يقين ركھا جائے كه تمام كه تمام معاملات صرف اور صرف الله كے ہاتھ بيل ہے۔

(٣) .....ابراہیم بن ادھم برائند فرماتے ہیں کہ تفوی اس چیز کا نام ہے کہ لوگ تیری زبان پرکوئی عیب نہ پائیں، فرشتے تیرے ظاہر (اعمال ظاہر) میں عیب نہ پائیں اور عرش کے مالک (اللہ تعالی) کو تیرے باطن میں کوئی عیب نظر نہ آئے۔ (٣) ..... علامہ واقدی برائند فرماتے ہیں: تقوی یہ ہے کہ اپنے باطن کوحق تعالی کے سامنے اس طرح خوبصورت کر کے پیش کر وجس طرح اپنے ظاہر کومخلوق کے سامنے اس طرح خوبصورت کر کے پیش کر وجس طرح اپنے ظاہر کومخلوق کے

سامنے مزین کر کے پیش کرتے ہو۔

(۵) ..... ایک قول می بھی ہے ، تقویٰ یہ ہے کہ تیرا مالک تھے ان چیزوں میں (ملوث)ندد کھے جن سے اس نے تھے منع کیا ہے۔

(۲) ..... اور متقی کے بارے میں ایک تول یہ ہے کہ وہ محم مصطفیٰ مطاقی آئے کے رائے اور دنیا کو اللہ پہنے ڈال دے، اور اپنے آپ کو اخلاص و وفاداری پر آ مادہ و تیار کرے، اور حرام کاری و بداخلاقی سے اجتناب کرے۔

امام ابن عطیداندلی برانشد اپنی معروف تغییر" المحور الوجیز المعروف بتفسیر ابن عطیه''میں (متقین) کی تغییر کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

(( .... (للمتقين) وَالْمَعْنَىٰ لِلَّذِيْنَ يَتَّقُوْنَ اللهَ تَعَالَىٰ بِامْرَثَالِ اللهَ اللهَ تَعَالَىٰ بِامْرَثَالِ اَوَامِدِهٖ وَإِجْرَنَا مِعَاصِيْهِ كَانَ ذَالِكَ وِقَايَةً بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ عَذَابِ اللهِ. )) • اللهِ. )) •

"متقین سے مراد وہ لوگ ہیں جو احکام الہی کو بجا لاتے، اور اس کی نافر مانیوں سے اجتناب کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہیں، تو بیر ( تقویٰ) ان کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے عذاب کے درمیان ڈھال بن جائے گا۔"

🖈 امام راغب اصفهانی ولیتید تقوی کی شرع تعریف یون فرماتے ہیں:

(( اَلتَّ فَوٰى فِيْ تَعَارُفِ الشَّرْعِ حِفْظُ النَّفْسِ عَمَّا يُؤْثِمُ وَذَٰلِكَ بِتَرْكِ الْمَبَاحَاتِ لِمَا رُوِى بِتَرْكِ الْمُبَاحَاتِ لِمَا رُوِى الْمُبَاحَاتِ لِمَا رُوِى الْمُبَاحَاتِ لِمَا رُوِى الْمُبَاحَاتِ لِمَا رُوِى اَلْحَكَالُ بَيِنٌ، وَالْحَرَامُ بَيِنٌ وَمَنْ وَقَعَ حَوْلَ الْحِمْى فَحَقِيْقٌ اَنْ يَقَعَ فِيْهِ. )) \*

١٤٤/١. تفسير ابن عطيه: ١٤٤/١.

<sup>2</sup> المفردات في غريب القرآن، ص: ٥٥٢.

علم ادر نفوی ک

" عرف شری میں اپنے نفس کو گناہ میں واقع کرنے والے اُمور سے بچانے کا نام تقویٰ ہے، اور یہ منہیات کو ( کھمل طور پر ) اور بعض ( مشکوک ) مباحات کو بھی ترک کر دینے سے ممکن ہے، جیسا کہ ( نبی اکرم مین کی ہے ) مروی ہے کہ طال وحرام ( کی حدود ) واضح ہیں، اور جو کسی چراگاہ کے قریب بھٹلتا ہے، حقیقت ہیں اس کے اندر داخل ہوجا تا ہے۔"

معروف مفسر، امام ابوالقاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشر ی برالله ( البتونی ۵۳۸ هـ ) تقویل
 کی شرعی تعریف یون فرماتے ہیں:

(( وَهُـوَ فِيْ الشَّرِيْعَةِ اَلَّـذِى يَقِى نَفْسَهُ تَعَاطَى مَا يَسْتَحِقُّ بِهِ الْعُقُوْبَةَ مِنْ فِعْلِ أَوْ تَرْكٍ. )) •

''شریعت میں متقی ایسے آ دمی کو کہتے ہیں جوایسے اُمور سے بچنے میں معروف ہو جائے جن کے کرنے یانہ کرنے سے سزالازم آتی ہے۔''

علامه آلوى بغدادى برانفه ، تقوى كاشرى معنى ان الفاظ سے بيان فرماتے مين :

(( ..... (وَالْـمُتَّـقِيْـنَ) وَشَـرْعًا صِيَانَةُ الْمَرْءِ نَفْسَهُ عَمَّا يَضُرُّ فِيْ

اْلاَّخِرَةِ. )) 🛭

''شریعت کےمطابق اپنے آپ کوآخرت میں نقصان دہ چیزوں سے محفوظ رکھنے والامتقی کہلاتا ہے۔''

🖈 مندرجه بالا توضیحات پرغور کرنے سے تقوی اور اہل تقویٰ کی بیہ جامع تعریف سامنے آتی

''متی وہ آ دی ہے جواپی عاقبت کو مدنظر رکھتے ہوئے ایسے کاموں سے اجتناب

<sup>1</sup> تفسير الكشاف، للزمخشري: ٩١/١.

<sup>🛭</sup> تفسير روح المعاني للآلوسي : ١ / ١٠٨.

علم ادر تقوی ا

### کرے، جواس کی عاقبت میں خلل اور خطرہ کا باعث بننے والے ہیں۔'' س\_مراتب تقویٰ:

ہر چیز کے بچھ درجات ہوتے ہیں، ای طرح تقویل کے بھی پچھ مراتب ہیں۔ چنانچہ علامہ آلوی برالٹیمہ تقویل کے مراتب یوں بیان فرماتے ہیں:

(( وَالْمَرَاتِبُ مُتَعَدَّدَةٌ لِتَعَدُّدِ مَرَاتِبِ الضَّرَرِ:

فَاوَّلُهَا اَلتَّوَفِّيَّ عَنِ الشِّرْكِ

وَالثَّانِيَةُ: اَلتَّجَنُّبُ عَنِ الْكَبَائِرِ .... وَمِنْهَا ٱلْاصْرَارُ عَلَى الصَّغَائِرِ وَالثَّائِنَةُ: مَا أُشِيْرَ النَّهِ بِمَا رَوَاهُ التِّرْمَذِيُّ .

لا يَبْلُغُ الْعَبْدُ اَنْ يَكُوْنَ مِنَ الْمُتَّقِيْنَ حَتَى يَدَعَ مَا لَا بَأْسَ بِهِ حَذْرًا مِمَّا بِهِ جَذْرًا مِمَّا بِهِ بَاسٌ، وَفِيْ هٰذِهِ الْمَرْتَبَةُ يَعْتَبَرُ تَرْكُ الصَّغَايْرِ. )) • (جَيْنَ اللَّهُ الصَّغَايْرِ. )) • (جَيْنَ اللَّهُ الصَّغَايْرِ. )) • (جَيْنَ اللَّهُ اللِّهُ الللَّالُّلُولِي اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ

#### ئِل:

- (۱) ..... پہلامرتبہ شرک سے اجتناب۔
- (۲) ..... دوسرامرتبه بیره گناهول سے کناره کئی۔
- (٣) ..... تيسرا مرتبه وه ہے جس كى طرف امام تر مذى برالله كى روايت كرده حديث ميں اشاره كيا گيا ہے: "آ دى اس وقت تك متى نہيں ہوسكا جب تك حرج والى چيزوں سے بہتے كے ليے ان چيزوں كوترك ندكرد، بن كرنے ميں حرج نہيں ہے، اوراس مرتبہ ميں معتبرترين چيزصغيره گناہوں كوترك كرنا ہے۔"

#### 

علم الانقوى الم

بابتمبرا:

# تقویٰ کی اہمیت

تقویٰ کی اہمیت کو بھنے کے لیے ہم سب ہے پہلے گذشتہ انبیاء ملک اور اُن کی اُمتوں کے حالات پر طائرانہ نظر ڈالتے ہیں:

ا قوم نوح عَلَيْهُ اللهِ

الله رب العزت نے سیدنا نوح مَلِيْلا کو نبی بنا کر جھیجا، تو آپ نے بعثت کے بعد جو سب سے پہلے دعوت دی اس میں عبادت اللی کے بعد سر فیرست تقوی تھا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے کہ نوح مَلِیْلا نے انہی سے کہا:

﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَاَطِيعُونِ ٥ ﴾ (نوح: ٣) 
" تم الله كاعبادت كروماس سے ڈرواور ميرى اطاعت كرو-"

ایک دوسرےمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ كَـٰذَّبَتُ قَوْمُ نُوحٍ فِ الْـُمُوسَلِيْنَ ٥ اِذُ قَـالَ لَهُمُ اَخُوهُمُ نُوحٌ اَلاَ تَتَّقُونَ ٥ اِنِّيُ لَكُمُ رَسُولٌ اَمِيْنٌ ٥ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاَطِيْعُونِ ٥ ﴾

(الشعراء: ١٠٨٥٠)

'' قوم نوح (مَدَلِينَهُ) نے رسولوں کو جھٹلا دیا، جب ان کوان کے بھائی نوح نے کہا: تم تقوی کی کیوں نہیں اختیار کرتے؟ میں تمہاری طرف امانت دار رسول ہوں، پس تم اللہ تعالیٰ سے ڈرواور میری اطاعت کرد۔''

۲\_قوم عاد:

الله تعالى نے سيدنا مود عَليْنا كوقوم عادى طرف رسول بناكر بھيجا،جنهول نے اپني قوم كو

علم ادر نقوی ا

سب سے پہلے اللہ کے تقویٰ یعنی اس سے ڈرنے کا حکم دیا۔ قرآن مجید میں آپ کا ارشاد یوں فرار سے:

﴿ كَلَّابَتُ عَادُ الْمُرُسَلِيُنَ ٥ إِذْ قَالَ لَهُمُ اَخُوهُمُ هُوُدٌ اَلاَ تَتَقُونَ ٥ اِنْ يَكُمُ رَسُولٌ اَمِيُنْ ٥ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاطِيعُونِ ٥ ﴾

(الشعراء: ٢٣ ١ تا ٢٦)

"قوم عاد نے رسولوں کو جھٹلا دیا جب ان کو ہود (مَالِیلا) نے کہا کہتم کیوں نہیں ڈرتے؟ بے شک میں تمہاری طرف امانت داررسول ہوں، پس تم اللہ سے ڈرجا داور میری اطاعت کرو۔"

ایک دوسرےمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَالِّى عَادٍ اَخَاهُمُ هُوُدًا ﴿ قَـالَ يْقَوُمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمُ مِّنُ اِلْهِ غَيْرُهُ اَفَكَا تَتَّقُونَ ٥ ﴾ (الأعراف: ٦٥)

''اورعاد کی طرف ان کے بھائی ہودکو (نبی بنا کر بھیجا) اس نے کہا کہ اے میری قوم! تم اللہ کی عبادت کرو، اس کے علاوہ تمہارا کوئی اللہ نبیں ہے۔تم کیوں نہیں ڈرتے؟''

## ٣\_قوم ثمود كوتقوى كاحكم:

قوم ثمود کی طرف الله تعالی نے سیدناصالح مَلَیْل کومبعوث فرمایا، جنہوں نے اپنی قوم کو یوں دعوت دی۔ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ كَـٰذَّبَتُ ثَمُوُدُ ۚ لِالْـُمُرُسَلِيُنَ ٥ اِذُ قَـالَ لَهُـمُ اَحُوهُمُ صَلِحٌ اَلاَ تَتَّقُونَ ٥ اِنِّيُ لَكُمُ رَسُولٌ اَمِيْنٌ ٥ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاطِيعُونِ٥ ﴾

(الشعراء: ١٤١٦١٥)

" قوم ممود نے رسولوں کو جھٹلا دیا ، جب ان کے بھائی صالح (مَالِینلا) نے انہیں کہا:

تم (الله ہے) ڈرتے کیوں نہیں ہو؟ میں تمہاری طرف امانت دار رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں \_پس تم اللہ ہے ڈرواور میری اطاعت کرو۔''

## ٧ \_ سيّد نا لوط مَلْلِه الله كا اپني قوم كوتقوي كي دعوت:

الله تعالی سیّدنا لوط عَلَیْ الله کے حالات کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ سیّدنا لوط عَلَیْ الله کے در سدوم' اور ''عموری' والوں کوان کے شرک ومعاصی کی وجہ سے عذاب سے ڈرایا ، اوراپی اطاعت واتباع کی دعوت دی۔

﴿ كَـٰذَّبَتُ قَوْمُ لُوطٍ ﴿ الْـُمُرُسَلِيُنَ ۞ اِذُ قَـالَ لَهُمُ اَخُوهُمُ لُوُطُّ اَلاَّ تَتَّقُونَ ۞ اِنِّيْ لَكُمُ رَسُولُ اَمِيْنٌ لَافَاتَّقُوا اللَّهَ وَاطِيعُونِ ۞ ﴾

(الشعراء: ١٦٠ تا ١٦٣)

'' قوم لوط نے رسولوں کو جھٹلا دیا۔ جب ان کے بھائی لوط نے انہیں کہا:تم (الله سے ) ڈرتے کیوں نہیں؟ بے شک میں تمہاری طرف امانت داررسول بنا کر بھیجا کیا ہوں، پس تم اللہ تعالیٰ سے ڈرواور میری اطاعت کرو۔''

توم لوط کوان خوبصورت مہمانوں کے آنے کی اطلاع ملی تو۔

﴿ قَالَ يُلْقَوُم هَوُلاَء بَنَاتِي هُنَّ اَطُهَرُلَكُمُ فَاتَقُوا اللَّهَ وَ لَا تُخُزُونِ فِي ضَيْفِي طَالَة وَ لَا تُخُزُونِ فِي ضَيْفِي طَالَقِي اللَّهَ وَ لَا تُخُزُونِ فِي ضَيْفِي طَالَفِي اللَّهِ مِنْكُمُ رَجُلٌ رَّشِيْدٌ ٥ ﴾ (هود: ٧٨)
" (سيدنالوط عَلِيُهُ نِي ) كها! الم ميرى توم! بيميرى يَثْمِيال تمهارك ليه زياده پاكيزه بين، يس تم الله تعالى سے ورواور ججے مهمانوں ميں رسيا مت كرو، كيا تم

### میں کوئی آ دی مجھ دارئیں ہے۔'' ائل مدین" اَصْحُبُ الآیدگنِ " اور تقویٰ:

الل مدين كوالله رب العزت في آن عكيم مين "اصحاب الايكة" كانام ديا ب- ان كاتذكره كرتے موئے رب العالمين فرماتے ہيں: علم ادر نفوی

﴿ كَلَّابَ اَصُـحُبُ الْنَيُكَةِ الْمُرْسَلِيُنَ ٥ اِذُ قَالَ لَهُمُ شُعَيُبٌ اَلاَ تَتَّقُونَ ٥ اِنِّي لَكُمُ رَسُولٌ اَمِيُنَ ٥ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاطِيعُونِ ٥ ﴾

(الشعراء: ١٧٦ تا ١٧٩)

''(اصحاب الایکة ) یعنی بند والوں نے رسولوں کو حبطلایا ، جب ان کو شعیب (غَالِیْلاً) نے کہا کہتم ڈرتے کیوں نہیں بے شک میں تمہاری طرف امانت دار رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں، پس تم اللہ تعالیٰ ہے ڈرواور میری اطاعت کرو۔''

# سرکش فرعون کوتقو کی کا حکم:

الله رب العزت نے فرعون جو کہ مصر کا ایک ظالم اور سرکش حکمران تھا، جس نے اپنے رب ہونے کا دعویٰ بھی کر رکھا تھا، اور لوگوں کو اپنی عبادت کرنے کا حکم دیتا تھا۔ جب یہ اپنی سرکشی اور عداوت میں صدیے تجاوز کر گیا، تو الله تعالی نے اپنے پیارے پیغیبر سیّدنا مولی عَالِیٰ اس کو اس کی طرف نبی بنا کر بھیجا، انھوں نے اسے الله تعالی سے ڈرنے کا حکم دیا۔ اس واقعہ کو رب العالمین نے قرآن حکیم میں متعدد مقامات پر بالنفصیل ذکر کیا ہے۔ ذیل میں اُن فرامین الله تعالی کے پاک پیغیبر سیّدنا مولی عَالِیٰ الله فرعون کو الله یک کا حکم دیا تھا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ هَلُ ٱللَّهُ حَدِيْكُ مُوسَى ٥ إِذْ نَاذِنهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوى ٥ إِذْ فَاذِنهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوى ٥ إِذْ هَبُ إِلَى اَنْ تَزَكَى ٥ وَ ١ إِنْهَ طَغَى ٥ فَقُلُ هَلُ لَلْفَ إِلَى اَنْ تَزَكَى ٥ وَ الْفَدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخُسَى ٥ ﴾ (النازعات: ١٥ تا ١٩) "خيتن آپ ك پال مول مَلاينا ك فرآنى، جب ال ك رب نے الله مقدل وادى طوى ميں پارا تھا كرآپ فرون كى طرف جا ہے ، بے شك وه سرش ہو چكا ہے، پھرال سے كہيے، كيا تو تزكيدكر نے كو تيار ہے، اور ميں تيرك رب كى طرف تيرى رہنمائى كرون ، تاكو أس سے درجائے۔"

علم ادر نقوی ا

اس واقع كورب العالمين في سورة طريس باين الفاظ بيان فرمايا ب:

﴿ إِذُهَبَ ۚ اِلٰى فِرْعَوْنَ اِنَّهُ طَغْى ٥ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَّيِّنًا لَّعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوُ

يَخُشَّى ٥ ﴾ (طُّهْ: ٤٣،٤٤)

"تم دونوں (سیّدنا موی اور بارون علیجا السلام) فرعون کی طرف جاؤ، بے شک وہ سرکش ہو چکا ہے، پس تم دونوں اسے نرم بات کہو شاید کہ وہ نصیحت حاصل کرے یا ڈرجائے۔"

سيدناعيسي مَالِينًا كا اپن قوم كوتقوى كاحكم دينا:

سیّدناعیسیٰ عَلَیْن کی قوم نے جب آپ سے آسان سے نزول دسترخوان کا مطالبہ کیا تو آپ نے اپی قوم کو اللہ تعالی سے ڈرنے اور تقوی اختیار کرنے کا تھم دیا۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّوُنَ يَعِيْسَى ابُنَ مَرُيَمَ هَلُ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ اَنُ يَلْتَطِيعُ رَبُّكَ اَنُ يُنتُمُ النَّ عَلَيْنَا مَآيُدَةً مِّنَ السَّمَآءِ طَقَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنتُمُ مُوْمِنِيْنَ ٥ ﴾ (المائده: ٢١٢)

"جب حوار يول نے كہا كدائيسى ابن مريم! كيا تيرا رب اس پر قادر ہے كه آسان سے بم پر دستر خوان نازل كرے؟ تو آپ نے فرمايا كدا كرتم مومن موتو اللہ تعالى سے در جاؤ۔ "

## ني آخر الزمان محمد رسول الله طفي عَلِيم اور تقوي :

الله رب العزت نے قرآن تھیم میں متعدد مقامات پر اپنے نبی محمد منظی ایکی کو تقویٰ اختیار کرنے کا درس دیا ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ لَلْهَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا تُطِعِ الْكَفِرِيْنَ وَالْمُنْفِقِيْنَ طَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا وَلَكُمْنُوقِيْنَ طَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ٥ ﴾ (الأحزاب: ١)

"اے نبی مطیّعاً آیا آپ الله تعالیٰ سے ڈریں، اور کافروں اور منافقوں کی اطاعت نہ کریں۔ بے شک الله تعالیٰ جانے والاحکمت والا ہے۔"

## زواج مطهرات اورتقوي ويرميز گاري:

الله تعالى از داج مطهرات كومخاطب كرتے موئے فرماتے ہيں:

﴿ يُنِسَآءَ النَّبِيِ لَسُتُنَّ كَاحَدٍ مِّنَ النِّسَآءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ فَيَطُمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَ قُلُنَ قَوْلًا مَّعُرُوفُا ٥ ﴾ (الاحزاب: ٣٢) " الله في الله الله في الله في

معزز قارئین کرام! یہ تھاان آیات کریمہ کا مختصر سا خاکہ کہ جن میں اللہ تعالی نے اپنے نبیاء کرام طبلط اور خصوصاً نبی اکرم منظے آئے اور آپ کی ازواج مطبرات کے بارے میں تو کی کا تذکرہ فرمایا ..... یا تھم دیا۔ان آیات میں خوف الہی کی اہمیت بھی واضح ہو جاتی ہے، یول کہ آ نے والے ہر نبی نے تو حید باری تعالی کی دعوت پیش کرنے کے بعد اپنی اپنی تو م کو اللہ تعالی کا تقوی اضتیار کرنے کا درس دیا ہے۔

الم فخر الدين الرازى والله تقوى كى المحت بيان كرت موع فرات بين:

( وَلَوْ لَمْ يَكُنْ لِلْمُتَّقِى فَضِيْلَةٌ إِلّا مَا فِيْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ فِيْ قَوْلِهِ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾ كَفَاهُ لِآنَة وَتَعَالَىٰ ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ ثَمَّ قَالَ: هُهُنَا ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي النَّرِلَ فِيهِ الْقُرآنُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ ثُمَّ قَالَ: هُهُنَا فِي الْقُرآنُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ ثُمَّ قَالَ: هُهُنَا فِي الْقُرآنِ اللَّهُ اللَّهُ مُلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اَنَّ الْمُتَقِيْنَ هُمْ كُلُ النَّاسِ مِمَّنْ لَا يكُونُ مُتَّقِينًا كَانَّهُ لَيْسَ بِإِنْسَانِ . )) • كُلُ النَّاس مِمَّنْ لَا يكُونُ مُتَّقِيًا كَانَّهُ لَيْسَ بِإِنْسَانِ . )) •

۲۱/۲ تفسير الكبير للرازى: ۲۱/۲.

علم ادر تقویل علم ادر تقویل ۱۳۹

"الرمتی کی اس آیت کریم (هُدی لِللْمُتَّقِینَ) میں بیان کردہ فضیلت کے علاوہ اور کوئی فضیلت نہ بھی ہوتی، تو یہی آیت کریم بی کافی تھی، کیونکہ اللہ تعالی نے (ایک دوسرے مقام پر) واضح کیا ہے کہ یہ قرآن لوگوں کے لیے باعث ہدایت ہے، چنا نچہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے (رمضان وہ مہینہ ہے، جس میں قرآن کریم کو نازل کیا گیا جو لوگوں کے لیے باعث ہدایت ہے)، پھر قرآن کے بارے میں اس مقام پر فرمان جاری کردیا ہے کہ بیقرآن متقین کے لیے ہدایت ہے۔ تو بیآ یت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ صرف تقی بی انسان ہیں، گویا کہ جو متی نہیں ہے، وہ انسان بی تو ہوں ہے۔ "

مثل مشہور ہے:

زندگ آمہ برائے بندگ زندگ نے بندگ شرمندگ



باب نمبر:۲

## تقوي اورعقائد

الله رب العزت نے قرآن تھیم میں جوعقیدہ بھی اختیار کرنے کا تھم دیا ہے اس کے ساتھ تقوی کا خصوصی طور پر تذکرہ فرمایا ہے۔ ذیل کی سطور میں ایمان باللہ کا ذکر ہوگا تاکہ مونین کے دلوں میں خوف اللی کا جذبہ جاگزیں ہوجائے۔

### ايمان اورتقوى:

ایمان اور تقوی کی دونوں لازم وطزوم ہیں، اگر دل میں ایمان ہو، کیکن تقوی کی موجود نہ ہوتو ایمان کو کی کی کی دونوں لازم وطزوم ہیں، اگر دل میں تقوی کی موجود ہو، کیکن ایمان موجود نہ ہوتو اس تقوی کی کا بھی کوئی فائدہ نہیں کیوں کہ اللہ تعالی نے متقین کی علامات میں سے جوسب سے کہلی علامت بیان فرمائی ہے، وہ ایمان ہے۔ چنانچہارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ هُدًى لِلْمُتَّقِيُنَ ٥ الَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ (البقره: ٣٠٢) '' (يقرآن) ہدايت ہے متقين كے ليے، وه لوگ جو (الله پر) بغير د كيھے ايمان لاتے ہيں۔''

اس طرح رب کا تنات نے قرآن تھیم میں کئی مقامات پرایمان والوں کو مخاطب کر کے تقویٰ کا تھم دیا ہے۔ چنا نچدار شادِ باری تعالی ہے:

ـ ﴿ لَيْسَانِيُهَا الَّـذِيْنَ الْمَنْوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقْتِهِ وَلَا تَمُوُتُنَّ اِلَّا وَٱنْتُمُ مُسْلِمُونَ ٥ ﴾ (آل عمران: ١٠٢)

" اے ایمان والوا تم اللہ تعالیٰ ہے اس طرح ڈروجس طرح اس سے ڈرنے کا حق ہے، اور تہیں موت صرف اور صرف مسلمان ہونے کی حالت میں آئی

عاہیے۔''

سورة المائده مين ارشاد فرمايا:

﴿ وَكُلُوا مِـمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلْلًا طَيْبًا وَّاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي اَنْتُمُ بِهِ مُؤْمِنُونَ ٥ ﴾ (المائده: ٨٨)

''اور جوتمہیں اللہ تعالیٰ نے حلال، پاکیزہ مال عطا کیا ہےاہے کھاؤ ، اور اس اللہ سے ڈروجس پرتم ایمان رکھتے ہو۔''

ان آیات کریمہ پرغور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ تفوی کے لیے ایمان کا ہونا ضروری ہے، اگر دل میں اللہ پر ایمان ہی نہ ہو، تو خواہ انسان کتنا ہی رقیق القلب کیوں نہ ہواس کو متق اور پر ہیزگار نہیں کہا جا سکتا، کیونکہ ایک آ دمی نے اگر تقوی کی بنیاد کو حاصل نہیں کیا ہے، تو وہ تقوی کی کو کیوں کر حاصل کرسکتا ہے؟

مريدارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيمًا طَعِمُوا الْحَلِحْتِ جُنَاحٌ فِيمًا طَعِمُوا الْحَلِحْتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَالْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَالْمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَالْمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَالْمَنُونَ ثَلَى اللّهُ اللّهُ يُحِبُ الْمُحُسِنِينَ فَى (المائدة: ٩٣) "ان لوگوں پر جوایمان لائے، اور نیک اعمال کے اس چیز میں کوئی گناہ نہیں جو وہ کھا بھے جب وہ تقوی اختیار کریں، اور ایمان لائیں، پھر تقوی اختیار کریں، اور ایمان کریں، پھر تقوی اختیار کریں، اور احمان کریں، کیم تقوی اختیار کریں، اور احمان کریں، والوں سے مجت کرتا ہے۔''

جب شراب اور جوئے کی حرمت کے بارے میں الله رب العزت نے فیصلہ کن تھم نازل کیا تو صحابہ کرام روز اللہ اللہ کے رسول! ہمارے ان مسلمان بھائیوں کا کیا ہے گا، جوشراب پیتے، اور جوا کھیلتے تھے۔ اور اس حالت میں ان كوموت آگئ تقى؟اس بريدآيت كريمة نازل مولى - •

امام رازى ولف اس أيت كريم كي تفير من مختلف اقوال في شكرت موس الكهة بين: ( ..... ( وَالْقُولُ الْخَامِسُ ) إِنَّ الْمَقْصُودَ مِنْ هَذَا التَّكُويْرِ التَّاكِيْدُ ، وَالنَّمْ الْمَعْمُ وَ مَنْ هَذَا التَّكُويْرِ التَّاكِيْدُ ، وَالنَّقُولَ . ) • وَالنَّمُ الْمِيمَانِ وَالتَّقُولَ . ) • وَالنَّمْ الْمُعْمَانِ وَالتَّقُولُ . ) • وَالنَّمْ الْمُعْمَانِ وَالتَّقُولُ . ) • وَالتَّمْ الْمُعْمَانِ وَالتَّمْ الْمُعْمَانِ وَالتَّمْوِيْرِ اللَّهُ الْمُعْمَانِ وَالتَّمْوِيْرِ اللْمُعْمَانِ وَالتَّمْوِيْرِ اللّهُ الْمُعْمَانِ وَالْمَعْمُودُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالتَّمْوِيْرِ اللّهُ الْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمَعْمُودُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمَعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمَعْمُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمَعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمِعُونَ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمَانِهُ وَالْمُعْمِعُونَ وَالْمُعْمِعُونَ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمِعُمُونُ وَالْمُعْمِعُمُونُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمِعُونَ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُعُمُونُ وَالْمُعْمِعُونُ وا

" پانچوال قول بد ہے کہ (اس آیت میں) ایمان اور تقوی کے تکرار سے بیان تاکیداور مبالغہ مقصود ہے۔"

الله تعالی اہل کتاب اور گزشتہ تو موں کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ وَلَوُ أَنَّ اَهُلَ الْكِتْبِ امْنُوا وَاتَّقَوُا لَكَفَّرُنَا عَنْهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَ لَا خَلُهُمُ سَيِّاتِهِمُ وَ لَا ذَخُلُنْهُمُ جَنِّتِ النَّعِيْمِ ٥ ﴾ (المائده: ٦٥)

"اور اگر اہل کتاب ایمان لاتے، اور تقوی اختیار کرتے تو یقینا ہم ان کے گناہوں کومٹا دیتے، اوریقینا ہم ان کونعتوں والی جنتوں میں واخل کر دیتے۔" ...

ایک اورمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَوْ اَنَّ اَهُلَ الْقُرْى الْمَنْوُا وَ اتَّقُوا لَفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَرَكْتٍ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْارُضِ وَلْكِنُ كَلَّبُوا فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ٥ ﴾ السَّمَآءِ وَالْارُضِ وَلْكِنُ كَلَّبُوا فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ٥ ﴾ (الاعراف: ٩٦)

"اوراگر بستیوں والے ایمان لے آتے، اور تقوی اختیار کر لیتے، تو یقیناً ہم ان پرآسان وزمین سے برکتوں کے دروازے کھول دیتے، لیکن انہوں نے جھٹلا دیا، تو ہم نے ان کے اعمال کی وجہ سے ان کو پکڑلیا۔"

ان دونوں آیات میں اللہ تعالی نے ایمان کے ساتھ ساتھ تقویل کے مضمون کو بھی لازی

🛈 فتح القدير: ١١ .٥٠٠.

<sup>2</sup> تفسير الكبير للرازى، ج: ١٢، ص: ٨٤.

قرار دیا ہے۔جس سےمعلوم ہوتا ہے کہ تقویٰ کے بغیرایمان پایہ بھیل کوئیں پہنچ سکتا ، اور نہ تقویٰ کا حصول ایمان کے بغیر ممکن ہے۔

ایک اورمقام پرارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ يُعِبَادِ الَّذِيْنَ امْنُوا اتَّقُوا ﴿ رَبَّكُمْ لِلَّذِيْنَ اَحُسَنُوا فِي هٰذِهِ اللَّهُ وَاسِعَةٌ ﴿ اِنَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ اَجُرَهُمُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ ﴿ اِنَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ اَجُرَهُمُ اللَّهِ وَالزمر: ١٠)

"آپ کہدد بیجے، اے میرے بندد! جوایمان لائے ہو، اپنے رب سے ڈرو، جنہوں نے بھلائی کی، ان کے لیے اس دنیا میں بھلائی ہے۔ اور اللہ تعالٰی کی زمین وسیع ہے، بے شک صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بغیر حساب کے دیا طائے گا۔"

اس آیت کریمہ میں بھی الله رب العالمین نے ایمان کے ساتھ ساتھ تقوی کا بھی ۔ ہے۔

ایک شبه اور اس کا از اله: ..... مندرجه بالا آیات کریمہ نظامیا اسلامی انتظام کے دل میں تقوی نہ ہو، وہ موسی ہوسکتا ہے یا نہیں؟ تواس کا آسا سا جواب یہی ہے کہ اس کے دل میں ایمان موجود ہواور اگر ایمان کے ساتھ ساتھ رضا۔ اللی والے اعمال کے جا کیں تو اس سے تقوی کا حصول ممکن ہے۔ اس کے برعکس اگر اعمال ترک کر دیا جائے ، تو تقوی سے خالی دل آہتہ آہتہ ایمان سے بھی خالی ہونا شروع ہوج ہوج۔ والند اعلم بالصواب

چنانچدامام دازی برانشد رقم طراز بین:

(( وَالْمُرَادُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ آمَرَ الْمُؤْمِنِيْنَ بِأَنْ يَّضُمُّوْا إِلَى الْإِيْمَانِ اللَّيْمَانِ التَّلَقُونِيْنَ بِأَنْ يَضُمُّوْا إِلَى الْإِيْمَانَ يَبْقَى مَعَ التَّقُوى مَعَ التَّقُونَ ، وَهَلَذَا مِنْ أَوَّلِ الدَّلَائِلِ عَلَىٰ أَنَّ الْإِيْمَانَ يَبْقَى مَعَ

الْمَعْصِيَةِ.)) ٥

''مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی مونین کو ایمان کے ساتھ تقوی کی کوبھی شامل کرنے کا تھم دے رہے ہیں، اور معصیت کے ساتھ ایمان کے بقاء کے اوّل دلائل میں سے ایک ہے۔''

ویسے تو قرآن تھیم میں ایمان کے ساتھ لزوم تقویٰ کے اور دلائل بھی موجود ہیں، کیکن ہم نب طوالت کے پیش نظر صرف ان ہی دلائل پر اکتفاء کرتے ہیں۔



علم ادر تقوی

120

باب نمبر:۳

## تقوى اورعبادات

جس طرح ایمان اور تقوی آپس میں لازم و طروم ہیں، بالکل اس طرح تقوی اور عبادات بھی آپس میں لازم و طروم ہیں، بالکل اس طرح تقوی اور عبادات بھی آپس میں لازم و طروم ہیں، جوعبادات تقوی کی بنیاد پر بوں وہ درجہ قبولیت کو پہنی جاتی ہیں، وگرنہ نہیں، یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے جہاں جہاں، جس جس عبادت کا ذکر کیا ہے ساتھ تقوی کو ضرور جوڑا ہے۔ ذیل کی سطور میں ہم چند عبادات کا ذکر کیے دیتے ہیں، تا کہ ان عبادات کو بجالانے والا اپنے اندر تقوی و پر ہیزگاری ضرور پیدا کر لے۔

ا\_نماز اورتقوي:

کلمہ توحید کے بعد اسلام کا بنیادی رُکن نماز ہے، جس کے بارے میں نبی اکرم مشکیکیاً کا ارشادِ عالی ہے:

(( اَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَلَاتُهُ.)) • " " تَامِت كِدن بندے سے سب سے يہلے نماز كا حماب موگا-"

ہارے اس عنوان کے پیش نظر قرآن حکیم میں متعدد مقامات پراقامت الصلوٰ ق کے ساتھ تقویٰ کا بھی تھم موجود ہے، ان میں سے چندایک کو ہدیۂ قار کین کرتے ہیں۔ متقین کی علامات میں سے ایک علامت نماز بھی ہے۔ ارشادِ ربانی ہے:
﴿ ذٰلِكَ الْكِتْبُ لَا رَيْبَ عَ فِيُه عَ هُدًى لِّلْمُتَّقِیْنَ فَا الْکِتْبُ لَا رَیْبَ عَ فِیُه عَ هُدًى لِّلْمُتَّقِیْنَ فَا الْکِتْبُ لَا رَیْبَ عَ فِیُه عَ هُدًى لِّلْمُتَّقِیْنَ فَا الْکِتْبُ لَا رَیْبَ عَ فِیْه عَ هُدًى لِلْمُتَّقِیْنَ فَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ال

﴿ دُنِكَ الْجَتَبُ وَ رَيِبٌ \* فِيهُ \* هَدَى بِنَمْتُونِنَ \* اللَّهِينَ يَوْ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيُّمُونَ الصَّلْوةَ وَ مِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنْفِقُونُنَ ۚ ﴾

(البقره: ٣٠٢)

<sup>•</sup> علامدالبانى برانشي في است حيح كها ب- سنين نسائى، كتاب الصلاة، باب المعاصبة على الصلاة، رقم:

" اس كتاب ميس كوئى شك نهيس ب ، اس ميس متقين كے ليے مدايت ب-(متقين وه لوگ بيس) جوغيب پرايمان لاتے بيس، نماز قائم كرتے بيس اور جوہم نے ان كورز ق ديا ہے اس سے خرچ كرتے بيں۔"

ایک مقام پررب العالمین نے اسلام لانے کے حکم کے بعد نماز اور اس کے ساتھ تقویٰ اختیار کرنے کا حکم دیا ہے، ارشادِ ربانی ہے:

﴿ قُلُ اِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى \* وَاُمِرُنَا لِنُسُلِمَ لِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ ٥ وَ اَنُ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَ اتَّقُوهُ \* وَهُوَ الَّذِئَ اِلَيْهِ تُحْشَرُوُنَ ٥ ﴾

(الأنعام: ٧٢،٧١)

"آپ فرما دیجیے! بے شک الله کی ہدایت ہی اصل ہدایت ہے، اور ہمیں تھم دیا گیا ہے کہ ہم تمام جہانوں کے پالنے والے کے مطبع و فرماں بردار بن جائیں، اور یہ کم نماز قائم کرو، اور اس کا تقوی اختیار کرو۔ اور وہی ذات ہے جس کی طرف تم جمع کیے جاؤگے۔"

اس آیت کریمه کی تفسیر میں امام رازی رایشید رقم طراز میں:

(( ..... ﴿ وَأُمِرُنَا لِنُسُلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ وَاعْلَمْ أَنَّ قَوْلَهُ ﴿ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَىٰ ﴾ دَخَلَ فِيْهِ جَمِيْعُ أَقْسَامِ الْمَامُوْرَاتِ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَىٰ ﴾ دَخَلَ فِيْهِ جَمِيْعُ أَقْسَامِ الْمَامُوْرَاتِ وَالْإِخْتِرَاذِ عَنْ كُلِّ الْمَنْهِيَاتِ ، وَتَقْرِيْرُ الْكَلامِ أَنَّ كُلَّ مَا تَعَلَّقَ أَمْرُ اللهُ فَعَالِ وَإِمَّا أَنْ يَكُوْنَ مِنْ بَابِ الْافْعَالِ وَإِمَّا أَنْ يَكُوْنَ مِنْ بَابِ الْافْعَالِ وَإِمَّا أَنْ يَكُوْنَ مِنْ بَابِ التَّرُوْكِ . )) •

" یادر کھوکہ آیت (إِنَّ هُدَی اللَّهِ هُوَ الْهُدیٰ) میں احکام کی تمام اقسام اور منہات سے احر از شامل ہے، اور سیات کلام بھی جن احکام اللی پر مشتمل ہے یا تو

تفسير الكبير للرازى: ١٣، ص: ٣٠.

ان کاتعلق افعال (احکام البی) سے ہے، اور یا وہ منہیات سے متعلقہ ہیں۔'
ان آیات کر بمہ کا سیاق وسباق دو بی چیزوں پر مشتل ہے یا تو وہ اوامر سے متعلقہ ہیں اور یا نواہی کے تو اس میں اوامر کو قدر ہے تفصیل اور نوابی کو بالا جمال ذکر کیا گیا ہے۔ امام رازی برائشہ اس تفصیل واجمال کی وضاحت ان الفاظ سے فرماتے ہیں:

( أَمَّا الْقِسْمُ الْأَوَّلُ: ---- فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ مِنْ بَابِ أَعْمَالِ الْقُلُوبِ وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ مِنْ بَابِ أَفْعَالِ الْجَوَارِح، وَرَثِيْسُ أَعْمَالِ الْقُلُوبِ مِنَ الْإِيْمَانِ بِاللَّهِ وَالْإِسْلَامِ لَهُ، وَرَيْيْسُ أَعْمَالِ الْجَوَارِحِ أَلْصَلُوهُ، وَآمًا الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَابِ التُّرُوكِ فَهُو التَّقُوى وَهُوَ عِبَارَةٌ عَنِ الْإِتِّقَاءِ عَنْ كُلِّ مَا لَا يَنْبِغِي، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ لِمَا بَيَّنَ آوَّلا: أَنَّ الْهُدَى النَّافِعَ هُوَ هُدَى اللَّهِ ذٰلِكَ الْكَلامَ الْكُلِّيِّ بِذِكْرِ اَشْرَفِ اَقْسَامِهِ عَلَى التَّرْتِيْبِ وَهُوَ الْإِسْلامُ الَّذِي هُو رَيْسُ الطَّاعَاتِ الرُّوحَانِيَّةِ ، وَالصَّلاةُ الَّتِيْ هِيَ رَيْكُ سُ الطَّاعَاتِ الْجَسْمَانِيَّةِ، وَالتَّقْوٰى الَّتِيْ هِيَ رَيْسَةٌ لِبَابِ التُّرُوْكِ وَالْإِحْتِرَازِ عَنْ كُلِّ مَا لَا يَنْبَغِى ثُمَّ بَيَّنَ مَنَافِعُ هَذِهِ الْاعْمَالِ فَقَالَ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي اِلَيْهِ تُحْشُرُونَ ﴾ إِنَّ مُنَافِعَ هَذَا الْاعْمَالِ إِنَّمَا تَظْهَرُ فِي يَوْمِ الْحَشْرِ وَالبَعْثِ وَالْقِيَامَةِ ......) ''پہلی قتم لیعنی جوافعال واعمال سے متعلقہ ہے اس کا تعلق یا تو اعمال دل سے ہوتا ہے یا افعال جوارح (بدنی اعمال) سے ۔تو اعمال دل میں سے سب سے عظیم عمل الله پر ایمان لانا، اور اسلام قبول کرنا ہے۔ ای طرح افعال جوارح (بدنی عبادات) میں سے سب سے ظیم ترین عمل نماز ہے۔اور وہ تم جومنہیات ے متعلقہ ہے، وہ تقویٰ ہے، جو ہرنا مناسب چیز سے بیخے کا نام ہے۔ تو یہاں ر پہلے اللہ تعالی نے بیان فرما دیا کہ جونفع مند ہدایت ہے، وہ اللہ کی بی ہدایت ہے، تو اس کے بعد کلی طور پر اسکی افضل ترین اقسام کوبھی بالتر تیب بیان کر دیا، اور وہ اسلام، جو کہ روحانی عبادت میں چوٹی کی حیثیت رکھتا ہے۔ وہ نماز ہے جو بالتر تیب جسمانی عبادات میں چوٹی کی حیثیت رکھتی ہے، اور تقوی جوتمام منہیات کے لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ پھر ان اعمال کے فوائد کو بیان کرتے ہوئے فرمایا: (وَهُوَ الَّذِی اِلَیْهِ نُحُشُووُنَ) یعنی اس کے فوائد قیامت کے دن سامنے فرمایا: (وَهُو اللّٰذِی اِلَیْهِ نُحُشُووُنَ) یعنی اس کے فوائد قیامت کے دن سامنے ترین گے۔''

اورسورة الروم مين ارشاد فرمايا:

﴿ مُسِيُبِيُنَ اِلَيْسِهِ وَاتَّقُوهُ وَاَقِيْسُوا الصَّسِلُوةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِيُنَ ٥ ﴾ (الروم: ٣١)

"اس (الله) كى طرف رجوع كرتے ہوئے الله تعالى سے ڈرو، اور نماز قائم كرو، اور مشاز قائم كرو، اور مشاز قائم كرو، اور مشركين ميں سے نہ ہوجاؤ۔"

اس آیت کریمه می عقیدهٔ توحید، تقوی اور نماز کوبیان کیا گیا ہے۔

﴿ إِنَّهَا تُنْذِرُ الَّذِيُنَ يَخُشُونَ رُبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَاَقَامُوا الصَّلُوةَ ﴿ وَمَنُ اللَّهِ الْمَصِيْرُ ٥ ﴾ (فاطر: ١٨) تزَرَّخی فَإِنَّمَا يَتَزَكِّى لِنَفُسِهِ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيْرُ ٥ ﴾ (فاطر: ١٨) "بن آپ كا دُرانا،ان لوگوں كے ليے (فائده مند) ہے جو بغير ديھے اپنے رب سے دُرتے، اور نماز قائم كرتے ہيں۔اور جس فض نے تزكية نفس كيا اسنے اپنے بى ليے تزكية كية كيا، اور الله كى طرف بى لوٹنا ہے۔"

#### ۲\_روزه اورتقوي:

الله تعالى نے قرآن كيم ميں روزے كى فرضيت كے احكام صادر فرماكراس كامقصود تقوى قرار ديا ہے۔ چنانچ ارشاد بارى تعالى ہے: علم ادر تفویٰ

﴿ لَـٰ اَيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ٥ ﴾ (البقره: ١٨٣)

''اے ایمان والو! تم پرروز ہ فرض کردیا گیا ہے، جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیا گیا تھا، تا کہ تم متق بن جاؤ۔''

اس آیت کریم پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ روزہ اور تقوی کا چولی دامن کا تعلق ہے۔ چنانچ امام رازی بواللہ لکھتے ہیں:

((فَفِيْهِ وُجُوْهٌ اَحَدُهَا: آنَّهُ سُبْحَانَهُ بَيَّنَ بِهِذَا الْكَلامِ آنَّ الصَّوْمَ يُسَوِّرِثُ التَّقُوٰى لِمَا فِيْهِ مِنْ إِنْكِسَارِ الشَّهُوَةِ وَإِنْقِمَاعِ الهَوى فَإِنَّهُ يَسُرْدَعُ عَنِ الْاَشَيْرِ وَالْبَطِرِ وَالْفَوَاحِشِ يَهُوْنُ لَذَاتِ الدُّنْيَا وَرَيَاسَتَهَا، وَذٰلِكَ لِاَنَّ الصَّوْمَ لِكَسِيْرِ شَهْوَةِ الْبَطْنِ وَالْفَرَجِ وَإِنَّمَا قِيلَ فِي الْمَثَلِ السَّائِرِ: الْمَرْءُ وَإِنَّمَا يَسْعَى النَّاسُ لِهٰذَيْنِ، كَمَا قِيلَ فِي الْمَثَلِ السَّائِرِ: الْمَرْءُ يَسْعَى لِغَارِيَةِ بَطْنِهِ وَمِزْجِهِ.

فَحِنْ أَكُثَرَ الصَّوْم هَانَ عَلَيْهِ آمِيرُ هٰذَيْنِ وَخَفَّتْ عَلَيْهِ مَوَّنَتِهِمَا فَكَانَ ذَلِكَ رَادِعًا مَالَهُ عَنْ اِرْتَكَابِ الْمَحَارِمِ وَالْفَوَاحِشِ، وَمُهَ وِنَا عَلَيْهِ آمْرُ الرِّيَّاسَةِ فِي الدُّنْيَا وَذَلِكَ جَامِعٌ لِاسْبَابِ التَّقُوٰى فَيكُوْنُ مَعْنَى الْآيَةِ فُرِضَتْ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ لِتَكُونُوْا بِهِ مِنَ الْمُتَّ قِيْنَ الَّذِيْنَ اَثْنَيْتُ عَلَيْهِمْ فِيْ كِتَابِي وَاعْلَمْتُ اَنَّ هَذَا مِنَ الْمُتَّ قِيْنَ الْمَتَابِي وَاعْلَمْتُ اَنَّ هَذَا الْكِتَابَ هُدًى لَهُمْ وَلَمَّا اخْتَصَّ بِهٰذِهِ الْخَاصِيَّةِ حَسَنٌ مِنْهُ الْكَتَابَ هُدًى لَهُمْ وَلَمَّا اخْتَصَّ بِهٰذِهِ الْخَاصِيَّةِ حَسَنٌ مِنْهُ تَعَالَىٰ: اَنْ يَقُولُ عِنْدَ إِيْجَابِهَا ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ مِنْهَا بِذَلِكَ تَعَالَىٰ: اَنْ يَقُولُ عِنْدَ إِيْجَابِهَا ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ مِنْهَا بِذَلِكَ عَلَى وَجُوبِهِ لِآنَ مَا يَمْنَعُ النَّفْسَ عَنِ الْمَعَاصِيُ لا بُدِّ اَنْ يَكُونَ وَاجِبًا.

وَثَسَانِيْهَا: اَلْسَمَعْنَى يَنْبَغِى لَكُمْ بِالصَّوْمِ اَنْ يَقُوٰى وَجَاءَ كُمْ فِىْ التَّقُوٰى وَجَاءَ كُمْ فِىْ التَّقُوٰى وَجَاءَ كُمْ فِى

وَثَالِثُهَا: ٱلْمَعْنَى يَنْبَغِىٰ لَكُمْ بِالصَّوْمِ .........

لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ الله بِصَوْمِكُمْ وَتَرَكِكُمْ لِلشَّهَوَاتِ، فَإِنَّ الشَّيْءَ كُلَّمَا كَانَ الإِيِّقَاءُ وَالرَّغَبَةُ فِي الْمَطْعُومِ كُلَّمَا كُلِيِّقَاءُ وَالرَّغَبَةُ فِي الْمَطْعُومِ وَالْمَنْكُومِ وَالْمَنْكُومِ كَانَ الْإِيِّقَاءُ وَإِذَا سَهَلَ عَلَيْكُمْ وَالْمَنْكُومِ كَانَ إِيِّقَاءُ الله بِتَرْكِ سَاثِرِ الْاشْيَاءِ ، الله بِتَرْكِ الْمَطْعُومِ وَالْمَنْكُومِ كَانَ إِيِّقَاءُ الله بِتَرْكِ سَاثِرِ الْاشْيَاءِ ، اَسْهَلَ وَاخَفَ.

وَخَامِسُهَا: لَعَلَّكُمْ تَنْتَظِمُوْنَ بِسَبَبِ هَذِهِ الْعِبَادَةِ فِي زُمْرَةِ الْمُبَادَةِ فِي زُمْرَةِ الْمُتَقِيْنَ لِلَّ الصَّوْمَ شِعَارُهُمْ . )) • الْمُتَّقِيْنَ لِلَاَّ الصَّوْمَ شِعَارُهُمْ . )) •

"امام رازی والله فرماتے ہیں کہ آیت کے آخریس ﴿ لَعَلَّکُمْ تَسَّقُونَ ﴾ لانے کی گل ایک وجوہات ہیں:

(۱) ..... پہلی وجہ یہ ہے کہ اللہ رب العزت اس کلام سے واضح کرنا چاہتے ہیں کہ روزہ تقوے کا مضمن اورخواہشات کوختم کرنے والا ہے، کیونکہ وہ برائیوں سے روکتا اور تکبر، فحاثی سے دُور رکھنے والا، اور دنیاوی لذات وخواہشات سے بہ رغبت کرنے والا ہے، اور بیاس لیے ممکن ہے، کیوں کہ روزہ پید اور شرم گاہ کی شہوت کو پارہ پارہ کرنے والا ہے، اور بیا اور یہی وہ دو چیزیں ہیں، جن کے حصول کی انسان بھر پورکوشش کرتا ہے۔

پس جوانسان روزے کثرت سے رکھے گا اس پر ان دونوں کے حصول کی حسرت کمز در پڑ جائے گی جس سے ان دونوں چیز وں کا بوجھ ہلکا ہو جائے گا۔ تو گویا کہ علم ادر تقوی 🚤 💴

روزہ اس کوحرام کاریوں اور فخش گوئیوں کے ارتکاب سے رو کئے، اور دنیاوی
ریاست وسیادت کی خواہش کو کمزور کرنے والا ہے۔۔ گویا کہ (روزہ) اسباب
تقویٰ کا مجموعہ ہے۔ اس صورت میں آیت کا معنی سے ہوگا (کہ میں نے تم پر
روز نے فرض اس لیے کیے ہیں، تا کہ ان کے ذر سعے تم ایسے تمقی بن سکو، جن کی
میں نے اپنی کتاب میں ثناء و مدح کی ہے، اور واضح کر دیا ہے کہ سے کتاب صرف
ان کے لیے بی ہدایت کا باعث ہے۔ جب روز سے اور تقویٰ کا بی تعلق معلوم ہو
جائے، تو اس کی فرضیت کے تم کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا بی فرمانا بھی بجا ہوا (تا کہ تم
متق بن جاؤ)، کیوں کہ جو چیز نفس کو گنا ہوں سے روکتی ہے، اس کا واجب ہونا
متق بن جاؤ)، کیوں کہ جو چیز نفس کو گنا ہوں سے روکتی ہے، اس کا واجب ہونا

(۲).....اس عبادت کے فرض کرنے کا دوسرا مقصدیہ ہے کہتم تقویٰ میں سخت جان ہو جا کا دوسرا مقصدیہ ہے کہتم تقویٰ میں سخت جان ہو جا کہ ایک مفہوم ہے۔

(٣) ..... اس عبادت كا تيسرا مفهوم يه به كه تاكه تم روزه ركه كر اورشهوات كو ترك كرك الله تعالى سے دُرو، كيونكه بھى كى چيز سے كثرت رغبت كى وجه سے بچنا مشكل ہوتا ہے، اور باتی تمام اشياء كى نسبت كھانے، چينے اور جماع كرنے ميں رغبت كثرت سے پائی جاتى ہے۔ لہذا جب ان چيزوں كوترك كرك الله تعالى سے دُرنا آسان ہو جائے گا، تو باتی تمام كى تمام چيزوں كوترك كرنا ورزياده آسان ہو جائے گا، تو باتی تمام كى تمام چيزوں كوترك كرنا اور زياده آسان سے آسان تر ہو جائے گا، تو باتى تمام كى تمام چيزوں كوترك كرنا

ان الفاظ کے استعال کی پانچویں حکت بیہ ہے کہتم اس عبادت کے ذریعے متقین کے زمرے میں شامل ہو جاؤ، کیونکہ روزہ ان کا شعار اور علامت ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)''

اس ساری کی ساری گفتگو کا خلاصہ نبی اکرم مشخ کیا ہے فرمان میں موجود ہے۔ چنانچہ

سيدنا ابو بريره رفي الله على الله مطاقية فرمايا:

((مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ

يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ . )) •

''جو آ دمی جھوٹ بولنا اور اس پرعمل کرنا ترکنہیں کرتا ، اللہ تعالیٰ کو اس کے کھانا پینا ترک کرنے کوئی ضرورت نہیں ہے۔''

قوجة طلب بات : الله تعالی اروزے کے اسرار ورموز اوراس کے فواکد و ثمرات پرغور فرمائیں کہ انسان الله تعالی کا تھم مان کرحرام چیزیں تو دُور کی بات حلال چیزوں شمرات پرغور فرمائیں کہ انسان الله تعالی کا تھم مان کرحرام چیزیں تو دُور کی بات حلال چیزوں سے بھی دُک جاتا ہے۔ مثلاً عام حالات میں (حلال چیزوں) کا کھانا پینا جائز تھا، کین ایک فاص وقت سے لے کر خاص وقت تک ان حلال چیزوں سے بھی اجتناب کا پابند ہو گیا، گویا کہ انسان کو بیددر س اور سبق دیا جارہ ہے کہ اے انسان! جس طرح تو نے الله کا تھم تسلیم کرتے ہوئے حلال چیزوں سے اجتناب کرنا ہوئے حلال چیزوں سے اجتناب کرنا شروع کر دے۔ اور یکی تقویل کی انتہا ہے۔ اور فدکورہ حدیث نبوی مطابح تیا ہے جھی ہمیں یہی درس ماتا ہے۔

### ٣\_صدقه، خيرات ، زكوة اورتقوي:

گذشته صفحات میں بیہ بات گذر چکی ہے کہ الله رب العزت نے تمام کی تمام عبادات کو تقویٰ اور خوف اللهی کا پیش فیمه قرار دیا ہے، اور اگر ان عبادات کو کرتے وقت دل میں تقویٰ اور خوف اللی نہ ہو، تو ان عبادات کا مقصد فوت ہوجاتا ہے، کیوں کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَسَائِهُا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥ ﴾ (البقره: ٢١)

"ا الوكواتم الي رب كى عبادت كروجس في مهيس، اورتم سے يمل لوكوں كو

بخارى ، كتاب الصوم، باب من لم يُدْع قول الؤور والعمل به، رقم الحديث: ١٩٠٢.

بيدا كيا، تا كهتم متقى اور پر بيز گار بن جاؤ-''

اگر تقوی کا حصول چاہتے ہو، تو اللہ کی عبادت کرو، ای طرح اللہ کی عبادت کا مقصد بھی حصول تقوی ہی ہو، تو اللہ کی عبادت کا مقصد بھی حصول تقوی ہی ہونا چاہیے۔ حصول تقوی ہی ہونا چاہیے۔ اب ہم اپنی بات کو آ کے چلانے کے لیے اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں۔

﴿ فَاتَّـ قُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ وَاسْمَعُوا وَاطِيعُوا وَانفِقُوا خَيْرًا لِانْفُسِكُمُ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفُسِهِ فَأُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥ ﴾ لِانْفُسِكُمُ طُومَنْ يُوقَ شُحَّ نَفُسِهِ فَأُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥ ﴾

(التغابن: ١٦)

''پس جہاں تک تم ہے ہو سکے اللہ ہے ڈرتے رہو، اور سنتے رہو، اور اطاعت کرتے رہو، اور اطاعت کرتے رہو، اور اور اطاعت اور جو اور وہ تہارے لیے بہتر ہے اور جو شخص اپنے نفس کی تنجوی ہے بچالیا گیا، پس وہی شخص کامیاب ہے۔''
اس آیت کریمہ میں خوف اللی کا تھم دینے کے بعد تین چیزوں کا تھم فر مایا ہے:

ا۔ سمع۔

- ۲۔ اطاعت۔
- اورانفاق فی سبیل الله\_

 علم الانفوی

صفحات میں یہ بات گذر چی ہے کہ انفاق فی سبیل اللہ اور زکو قامیں عموم وخصوص کا فرق ہے۔ لہٰذا زکو قائے لیے ''انفاق فی سبیل اللہ'' کا لفظ استعال کیا جا سکتا ہے اس کے برعکس انفاق فی سبیل اللہ کے لیے ضروری نہیں کہ وہ مال زکو قاکا ہی ہو، بلکہ صدقہ وخیرات بھی ہوسکتا ہے۔

(( وَالْإِنْفَاقُ قَدْ يَكُونُ فِي الْمَالِ وَفِيْ غَيْرِهِ وَقَدْ يَكُونُ وَاجِبًا وَلَيْ عَيْرِهِ وَقَدْ يَكُونُ وَاجِبًا وَلَيْ عَيْرِهِ وَقَدْ يَكُونُ وَاجِبًا وَتَطَوُّعًا. )) •

''لفظ انفاق کا اطلاق مال اور غیر مال دونوں پر ہوتا ہے ، ای طرح واجب (زکوۃ)اورنفل (صدقہ وخیرات) کے لیے بھی اس کا (عام) استعمال ہوتا ہے۔''

ز کو ۃ و خیرات کا مقصد بھی حصول تقویٰ ہے، اگر زکو ۃ اور صدقہ و خیرات حصول تقویٰ اور حصول تقویٰ اور حصول رہ ہے اور حصول رضائے اللہ کے لیے نہ دیے جائیں ، تو اس کا بھی کوئی فائدہ نہیں ، جیسا کہ ابواب العلم میں ' صحیحین' کے حوالے سے طویل روایت گذر چکی ہے۔ لہٰذا امام راغب اصفہانی واللہ ایک کتاب مفردات القرآن میں فرماتے ہیں:

((اَلزَّكُوهُ لِمَا يَخْرُجُ الْإنْسَانُ مِنْ حَقِّ اللهِ تَعَالَىٰ إِلَى الْفُقَرَاءِ وَتَسْمِينَتُهُ بِذَالِكَ مِمَّا يَكُونُ فِيْهَا مِنَ الرِّجَاءِ وَالْبَرْكَةِ أَوْ لِتَزْكِيةِ السَّفْسِ أَىْ تَمْنِيَتُهَا بِالْخَيْرَاتِ وَالْبَرَكَاتِ اَوَّلُهُمَا جَمِيْعًا فَإِنَّ السَّفْسِ أَىْ تَمْوِدُودَانِ فِيْهَا، وَقَرَنَ اللهُ تَعَالَىٰ الزَّكُوةَ بِالصَّلوٰةِ فِى الْخَيْرَيْنِ مَوْجُودَانِ فِيْهَا، وَقَرَنَ اللهُ تَعَالَىٰ الزَّكُوةَ بِالصَّلوٰةِ فِى الْخُرْآنِ بِقَوْلِهِ ﴿ وَاقْيُسُولُوا الصَّلوٰةَ وَاتُوا الزَّكوٰةَ ﴾ وَيزكاءِ النَّفْسِ الْقُرْآنِ بِقَوْلِهِ ﴿ وَاقْيُسُولُوا الصَّلوٰةَ وَاتُوا الزَّكوٰةَ ﴾ وَيزكاءِ النَّفْسِ وَطَهَارَتِهَا يَعِيْرُ الْإِنْسَانُ بِحَيْثُ يَسْتَحِقُّ فِي الدُّنْيَا الْآوْصَافَ الْمَحْمُودَةَ وَفِي الْآخِرَةِ الْآجُرُ وَالْمَثُوبَةُ وَهُو اَنْ يَتَحَرَّى الْإِنْسَانُ مَا فِيْهِ تَطْهِيْرَةً . )) \*

المفردات في غريب القرآن: ٢٢،٥، باب النون مع الفاء

المفردات في غريب القرآن: ٢١٢، باب الذاء مع الكاف.

علم اور تقوی ا

"ذكوة الله تعالى كاحق ہے جے انسان نقراء وساكين كے حوالے كرتا ہے، اور اس كا نام ذكوة اس ليے ہے كہ انسان اس كے ذريع بركت اور تزكية نفس كى أميدر كھتا ہے يعنی خيرات و بركات كے حصول كى آرز واور تمنا ـ تواس ميں دونوں چيزوں كا حصول ممكن ہے ـ رب العالمين نے قرآن كيم ميں ذكوة كونماز كے ساتھ ذكر كيا ہے ، اور تزكية نفس كے ذريعے انسان دنيا ميں اوصاف محمودہ اور آخرت ميں اجروثواب كامسحق منم ہرتا ہے۔

اس لیے انسان کوالیم چیز کی تلاش میں رہنا جاہیے جس سے اس کی (گناہوں سے ) یا کیزگی ہوسکے۔''

امام اصفہانی برانشہ کی اس توضیح سے معلوم ہوتا ہے کہ زکوۃ کامعنی ہی حصولِ طہارت (روحانی وجسمانی) ہے جواللہ کے خوف اور خشیت الہی کے بغیر ناممکن ہے۔

ای طرح وہ آیت کریمہ جوشروع سے بی ہمارامحل استدلال بنتی چلی آربی ہیں اس میں متقین کی ایک علامت یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ:

﴿ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنْفِقُونَ ٥ ﴾

"اور وہ لوگ (متی ہیں) جو ہمارے عطا کیے ہوئے (مال) سے خرچ کرتے ...

# مالى اور بدنى عبادت:

ز کو ۃ اور انفاق فی سبیل الله ایک ایم عبادت ہے کہ جو بیک وقت مالی بھی ہے، اور بدنی بھی، کوئی انسان سارا دن حلال مال کی جبتو میں رہتا ہے، اس کے بعد حلال طریقے سے اپنے میاتھ سے کمائے اس مال کو جب اللہ کی راہ میں خرج کرتا ہے، تو اللہ رب العزت اسے شرف قبولیت سے نوازتے ہیں۔

## نیکوکارلوگ:

الله رب العزت نے قرآن تھیم میں نیک لوگوں کو جن انعامات سے نوازنے کا وعدہ فرمایا ہے، وہ یہ ہیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ الْآبُوارَ يَشُوبُونَ مِنْ كَانُ مِنَ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ٥ عَيُنًا يَشُوبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفُجِيرًا ٥ ﴾ (الدهر: ٦٠٥) "بُشُوبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفُجِيرًا ٥ ﴾ (الدهر: ٦٠٥) "بين نيك لوك پيالول سے (ايے مشروبات) پين گے جن كا ذائقة كافور كا موكا، لين (جنت ميں) ايك چشمه ہے جس سے اللہ كے بندے اسے جدهر عابي گے بھاڑ كرلے جائيں گے۔"

تواس سے سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسے خوش نصیب کون لوگ ہیں اور ان کے اندر کون ی علامات پائی جاتی ہیں؟ کہ ہم بھی ان عادات و خصائل کو اپنا کر اللہ تعالیٰ کی جنتوں کے مستحق بن جائیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يُوفُونَ بِالنَّذُرِ وَيَخَافُونَ يَوُمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيْرًا ۞ وَيُطُعِمُونَ السَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيْمًا وَّاسِيْرًا ۞ إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجُهِ السَّهِ لاَ نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَّلاَ شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِنُ رَّبِنَا يَوُمًا عَبُوسًا قَمُطَرِيْرًا ۞ ﴿ (الدهر: ٧ تا ١٠)

"وہ اپنی نذروں کو پورا کرتے، اور اس دن سے خوف زدہ رہتے ہیں جس کی برائی پھیلی ہوئی ہے۔ اور اللہ کی محبت کے (حصول) کے لیے مکینوں، بتیموں اور قید یوں کو کھانا کھلاتے ہیں (اور کہتے ہیں) کہ بے شک ہم تہمیں صرف اور صرف اللہ کی رضا اور خوشنودی کے لیے کھلاتے ہیں۔ اور تم سے کی قتم کی جزایا شکر گذاری نہیں چاہتے۔ بیشک ہمیں اپنے رب سے ایک ایسے دن کا ڈر ہے جو انتہائی پُرمشقت اور سخت ہے۔''

ان آیات کریمہ میں رب العالمین نے نیک اور صالحین لوگوں کی جملہ صفات بیان کرتے ہوئے دونت اللہ کے خوف کرتے ہوئت اللہ کے خوف اور خشیت اللہ کے خوف اور خشیت اللہ کو مدنظر رکھتے ہیں۔

نتیجه بحث : بسب بحث كانتیجدیه به كه صدقه و خیرات اور زكوة كامقصد بهی جمله عبادات كی طرح این دلول میں جاگزی كرنا ب- مرجح اور تقوى این دلول میں جاگزی كرنا ب- مرجح اور تقوى كی:

(( عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَكَافَةَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ فَهُ ، يَقُولُ: مَنْ حَجَّ لِلَّهِ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ رَجَعَ كَيَوْمٍ وَلَدَتْهُ أُمْهُ . )) • 

''سيّدنا ابو جريره وُالنَّهُ فرمات بين كه مِن نے نبى اكرم مِنْ اَلَيْ كوفرمات بوئ منا كه جس نے الله كى رضا كے ليے ج كيا، پحراس مِن كوئى به بوده بات يا اپنى بوك سے بوك سے جماع نہ كيا، اور نہ بى كى سے جماع اكم اور نہ بى كى سے جماع اكم اور نہ بى كى سے جماع اكم اور نہ بى كى اس خاس كوئى ہوكو۔'' كا جس دن اس كى مال نے اس كوجتم ديا تھا لينى گنا ہول سے پاك ہوكر۔'' اس عظيم عبادت كے بارے مِن بھى الله رب العزت ارشاد فرماتے ہيں:

﴿ وَ تَزَوَّدُوا فَاِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوٰى وَاتَّقُوْنِ لِمَا وَلَكُ الْاَلْبَابِ ﴾

(البقرة: ١٩٧)

''اورزادِ راہ اختیار کرو، یا در کھو! بہترین زادِ راہ تقویٰ ہے۔اور اے عقل والو! مجھ سے ڈرو۔''

امام رازی النید اس آیت کریمه کی تغییر میں رقم طراز میں:

البخارى، كتاب الحج ، رقم الحديث: ١٥٢١.

(( إَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَىٰ ﴿ وَ تَنزَوَّدُوا فَاِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰى ﴾ فَفِيْهِ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّالِيْلُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّالِيْلُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّالِيْلُ وَلَا اللَّهُ اللَّ

١ - سَفْرٌ فِي الدُّنيا مَ ٢ - وَسَفْرٌ مِنَ الدُّنيا

(١) .... فَاالسَّفْرُ فِى الدُّنْيَا لَا بُدَّ لَهُ مِنْ زَادٍ، وَهُوَ الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ، وَالْمَرْكَبُ وَالْمَالُ.

(٢) --- وَالسَّفْرُ مِنَ الدُّنْيَا لا بُدَّ فِيْهِ أَيْضًا مِنْ زَادٍ وَهُوَ مَعْرِفَةُ النَّا فِيهِ أَيْضًا مِنْ زَادٍ وَهُوَ مَعْرِفَةُ النَّا وَمَحَبَّتُهُ وَالْإِعْرَاضُ عَمَّا سِوَاهُ، وَهَذَا لَزَا دُخَيْرُهُ مِنَ الزَّادِ اللَّهِ وَمَحَبَّتُهُ وَالْإِعْرَاضُ عَمَّا سِوَاهُ، وَهَذَا لَزَا دُخَيْرُهُ مِنَ الزَّادِ اللَّهِ وَمَحَبَّتُهُ وَالْإِعْرَاضُ عَمَّا سِوَاهُ، وَهَذَا لَزَا دُخَيْرُهُ مِنَ الزَّادِ

ٱلْأَوَّلُ ..... إِنَّ زَادَ اللَّهُ نَيَا يُخَلِّصُكَ مِنْ عَذَابٍ مَوْهُوْمٍ ، وَزَادَ الْاَخِرَةِ يُخَلِّصُكَ مِنْ عَذَابٍ مُتَيَقِّن .

وَثَـانِيْهَـا ..... إِنَّ زَادَ الـدُّنْيَـا يُـخَلِّصُكَ مِنْ عَذَابٍ مُنْقَطِعٍ وَزَادَ الْاخِرَةِ يُخَلِّصُكَ مِنْ عَذَابِ دَائِمٍ.

وَثَالِثُهَا ..... إِنَّ الدُّنْيَا يُوْصِلُكَ إِلى لَذَة مَمْزُوْجَة بِالْآلامِ وَالْإِسْتِقَامِ وَالْبَلِيَّاتِ وَزَادُ الْاخِرَةِ يُوْصِلُكَ إِلَى لَذَاتٍ بَاقِيَةٍ خَالِاسْتِقَامِ وَالْبَلِيَّاتِ وَزَادُ الْاخِرَةِ يُوْصِلُكَ إِلَى لَذَاتٍ بَاقِيَةٍ خَالِصَةٍ عَنْ شَوَائِبِ الْمُضَرَّةِ، آمِنَةٌ مِنَ الْانْقِطاعِ وَالزَّوَالِ. وَاللَّهُ مِنَ الْانْقِطاعِ وَالزَّوَالِ. وَرَابِعُهَا اللهُ ا

ورابِعها .... إن زاد الدنيا وهِ عن كل ساعة فِي الادبارِ وَالْإِنْقِضَاءِ وَزَادُ الْا تَحِرَةِ يُوْصِلُكَ إِلَى الْآخَرَةِ وَهِي كُلُّ سَاعَةٍ فِي الْإِقْبَالِ وَالْقُرْبِ وَالْوُصُولِ.

وَخَامِسُهَا .... إِنَّ زَادَ الدُّنْيَا يُوْصِلُكَ إِلَى مَنْصَبَةِ الشَّهُوَةِ

علم ادر تقویٰ

وَالنَّفْسِ وَزَادُ الْآخِرَةِ يُوْصِلُكَ اللَّي عَتْبَةِ الْجَلَالِ وَالْقُدْسِ، فَتَبَت بِمَجْمُوْعٍ مَا ذَكَرْنَا اِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوٰى. )) •

''آیت کریم ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَیْرَ الزَّادِ التَّقُوٰی ﴾ کَتَفیر مِن دوقول بین: پہلا قول: اس سے مرادیہ ہے کہ تقویٰ کو اپنا زادِ راہ بناؤ۔ جس کی دلیل آیت کا بعدوالاحصہ ہے، لینی ﴿ فَإِنَّ خَیْرَ الزَّادِ التَّقُوٰی ﴾

اور صحیح بات یہی ہے کہ انسان دوشم کے سفروں کا مسافر ہے:

ا۔ وہ سفر جودنیا میں (ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے کے لیے) کرتا ہے۔

۲۔ وہ سفر جود نیا سے آخرت کی طرف طے کرتا ہے۔

تو دنیاوی سفر کے لیے بھی زادِ راہ اور مال ومتاع کا ہونا ضروری ہے، اور آخرت کے سفر کے لیے بھی انتہائی ضروری ہے۔

تو دنیادی سفر کا زادِ راہ کھانے، پینے ،سواری اور مال و دولت وغیرہ پر مشتمل ہوتا ہے، لیکن آخرت کا سفراپنے (خالق حقیق) الله تعالیٰ کی پیچان، اور اس کی محبت، جب کہ اس کے علاوہ (غیر اللہ کی محبت) سے روگر دانی پر مشتمل ہے۔

تو سفر آخرت کا زادِ راہ اُخروی سفر کے مقابلے میں ( مندرجہ ذیل) وجوہات کی بنا پر بہتر ( اور ضروری ) ہے:

(۱) ..... دنیاوی سفر کا زادِ راہ پیش آمدہ مشکلات سے بچانے کا سبب ہے، اس کے مقابلے میں آخرت کا سفرالی مصائب وآلام سے بچانے کا پیش خیمہ ہے جن کا انسان سے واسطہ پڑنا بھنی بات ہے۔

(۲) .....دنیاوی سفر کا زادِ راه تو مصائب و آلام کے ایک ختم ہوجانے والے سلسلے سے نجات کا باعث ہے، لیکن اُخروی سفر کا زادِ راہ عذاب و مشکلات کے ایک

دائی سلیلے سے حفاظت کا ضامن ہے۔

(٣) ..... دنیاوی سفر کا زادِ راہ الی (عارض) لذات کا مضمن ہے، جن کے ساتھ مصائب و آلام اور بیاریوں کا ہونا بھی ایک فطری چیز ہے، لیکن آخرت کا زادِ راہ ہمیشہ باتی رہنے والا ، اور ہرقتم کی مصر چیز وں سے خلاصی دینے والا ہے۔ (٣) ..... دنیاوی زادِ راہ (ایک محدود مدت تک کے لیے ہے) جس کا جدا ہوجانا بھی ممکن ہے، اور وہ آنے جانے والی چیز ہے جب کہ آخرت کا زادِ راہ ہمیشہ کے لیے قریب رہنے والا اور جدا نہ ہونے والا ہے۔

(۵) ..... دنیا کا زادِ راه شهوت نفسانی کی رغبت پر اُکسانے والا ہے جب که آخرت کا زادِ راه ( دل کے اندر) رب ذوالجلال والقدوس کی سزا کا خدشہ پیدا کرنے والا ہے۔

ان توضیحات سے ثابت ہوتا ہے کہ بہترین زادِراہ تقوی ہی ہے۔

امام رازى مِرافيہ كاس قول كى مزيد تائيد مندرجد ذيل آيت سے بھى ہوتى ہے۔ ﴿ يُمَنِى اَدَمَ قَدُ اَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لِبَاسًا يُوَارِى سَوُالِكُمُ وَرِيُشًا ﴿ وَلِيَسُا اللَّهُ لَا كُلُهُمُ اللَّهِ لَعَلَّهُمُ وَلِيَسًا اللَّهِ لَعَلَّهُمُ مَنْ الْسِتِ اللَّهِ لَعَلَّهُمُ يَذَّكُونَ ٥ ﴾ (الاعراف: ٢٦)

'' اے آ دم کی اولاد! ہم نے تہمارے اوپر ایبا لباس اُ تارا ہے، جو تمہاری شرم گا ہیں چھپا تا ہے، اور زیب وزینت کے لیے بھی لباس اُ تارا، کیکن بہترین لباس تقویٰ ہی ہے۔ بیاللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں تا کہ وہ تھیحت حاصل کریں۔''

عافظ ابن كثير والله مذكوره آيت كي تفير كرت بوع لكهة بن

(﴿ وَقَوْلُهُ ﴿ فَاِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰى ﴾ لَمَّا اَمَرَهُمْ بِالزَّادِ لِلسَّفْرِ فِيْ الـدُّنْيَا اَرْشِيدَهُمْ اِلَىٰ زَادِ الْاخِرَةِ وَهُوَ اِسْتِصْحَابُ التَّقْوٰى اِلَيْهَا علم ادر تقویٰ

كَمَا قَالَ: ﴿ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُوٰى ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾ لِمَا ذَكَرَ اللِّبَاسَ الْمَعْنَوِيّ وَهُوَ الْخَشُوعُ الْحِرِّسَى الْمَعْنَوِيّ وَهُوَ الْخَشُوعُ وَالطَّاعَةُ وَالتَّقُوىٰ وَذَكَرَ اللَّهُ خَيْرٌ مِنْ هَذَا وَانْفَعُ . )) • (الله تعالى نے (جاج کرام کو) جہال سفر ج کے لیے زادراہ کا بھم دیا تو ساتھ بی سنر آخرت کے زادراہ کی طرف بھی راہنمائی فرمادی۔ جو کہ روم تقوی ہے۔ جیسے فرمایا: ﴿ وَرِیُشًا وَلِبَاسُ التَّقُوٰى ذَالِكَ خَیْرٌ ﴾ اس میں بھی جہال ظاہری لباس کا تذکرہ کیا، وہال ساتھ مصنوی لباس کی طرف بھی راہنمائی فرمائی، جو لباس کی طرف بھی راہنمائی فرمائی، جو

خشوع وخضوع ، اطاعت اورتقوی ہے۔اور بیہ بھی ہتلا دیا کہ بہترین اور تفع مند

# آيت ﴿ وَتَزُّودُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰى ﴾ كاشان نزول:

امام ابن كثير مراشد بيان فرمات بين:

(لباس) ہی ہے۔"

(( عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ وَ لَيْ كَانَ أَنَاسٌ يَخْرُجُوْنَ مِنْ اَهْلِيْهِمْ لَيْسَتْ مَعَهُمْ اَزْوِدَةٌ يَقُوْلُوْنَ: نَحُجُّ بَيْتَ اللهِ وَلا يُطْعِمُنَا؟ فَقَالَ اللهُ: تَزَوَّدُوْا مَا يَكُفِ وُجُوْهَكُمْ عَنِ النَّاسِ. )) •

"سيدنا عبدالله بن عباس بظها فرمات بي كدلوگ زادراه ليه بغير كهرول سے جمح بيت الله كے ليے نكل كھڑ ہے ہوتے اور كہتے كه الله تعالى بميں كھلا تانبيس، كيكن بم اس كے كھر كے جمح كے ليے نكلتے بيں؟ تو الله رب العزت نے فرمايا كمتم ساتھ اتنا زادراہ لے لياكرو جمتنا تمہيں لوگوں سے كافی ہوجائے۔"

فا بل غود ا ....اللهرب العزت نے فج جسے عظیم عمل کے لیے بھی تقوی کولازم قرار

١٤٠٥ تفسير القرآن العظيم لابن كثير: ٢٣٩/١.

<sup>🗗</sup> تفسير القرآن العظيم: ٢٢٨/١٢

دیا ہے، لیکن آج ہاری، سلمانوں کی حالت کیا ہے؟ کہ جج کے لیے جاتے ہیں، ہمل انظام و انھرام کے ساتھ گھروں سے نکلتے ہیں، چہروں پرخوثی کے آثار نمایاں ہوتے ہیں اور پھر نی اکرم مینے ہیں کا یہ فرمان بھی یاد ہوتا ہے کہ جو حج مبرور کرے گا، وہ نو مولود بیچ کی طرح گناہوں سے پاک ہو جائے گا۔ لیکن بھی ہم نے یہ سوچا کہ اس مقدس سنر کے لیے ہم جو رقم خرج کر رہے ہیں اسے ہم نے کس طریقے سے حاصل کیا ہے؟ وہ طال طریقے سے حاصل کی خرج کر رہے ہیں اسے ہم نے کس طریقے سے حاصل کیا ہے؟ وہ طال طریقے سے حاصل کی گئی ہے یا حرام طریقے سے؟ اس کے حصول ہیں ہم نے کسی کاحق تو نہیں دبایا؟ یا ہم نے کسی غریب، سکیین اور لاچار پرظلم وزیادتی تو نہیں کی۔ ذرا اپنے گریبان میں جھا تک کر اپنے شمیر غریب، سکیین اور لاچار پرظلم وزیادتی تو نہیں کی۔ ذرا اپنے گریبان میں جھا تک کر اپنے شمیر سے سوال کریں؟ اگر اس کا جواب اثبات میں ہے تو اللہ کا شکر اوا تیجی، اور اگر جواب نفی میں سے سوال کریں؟ اگر اس کا جواب اثبات میں ہے تو اللہ کا شکر اوا تیجی، اور اگر جواب نفی میں آئے ، اور مال سودی کاروبار سے حاصل شدہ ہو، حرام مال کی آمیزش ہو، یا کسی پرظلم وزیادتی عبادت بھی قبول نہیں کی جاتی ۔ چنا نچے سیّدنا ابو ہریہ زبات کوئی ہے کہ رسول اکرم مینے ہیں خرمایا:

((أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ لا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِبًا، وَإِنَّ اللَّهَ أَمَرَ الْمُوْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ، فَقَالَ: ﴿ يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ المُوْمِنِينَ بِمَا أَمَر بِهِ الْمُرْسَلِينَ، فَقَالَ: ﴿ يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّئِتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا اللَّيْنِ امَنُوا كُلُوا مِن طَيِّئِتٍ مَا رَزَقُنْكُم ﴾ (المؤمنون: ١٥) وقَالَ: ﴿ يَالَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا كُلُوا مِن طَيِّئِتٍ مَا رَزَقُنْكُم ﴾ (المؤمنون: ١٥) نُمَّ ذَكَرَ، الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ، أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّفَرَ، أَشْعَثَ أَغْبَرَ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ، السَّفَرَ، أَشْعَثُ أَغْبَرَ، وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمُشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمُثْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمُثْرَبُهُ عَرَامٌ، وَمُثْرَبُهُ وَمِلْكَ؟)) • ومَنْبَسُهُ حَرَامٌ، وَغُذِي بِالْحَرَامِ، فَأَنْبَى يُسْتَجَابُ لِلْلِكَ؟)) • ومَنْبُسُهُ حَرَامٌ، وغُذِي بِالْحَرَامِ، فَأَنْبَى يُسْتَجَابُ لِلْلِكَ؟)) • ومَنْبُسُهُ حَرَامٌ، وعَلَى إِلَى عَالَى إِلَى عَلَى اللَّهُ الْكَالِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُولُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللْكُولُ الللللَّةُ الللللْكُولُولُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللْكُولُولُ الللللْكُو

جوهم اپنے رسولوں کو دیا تھا وہی مونین کو دیا ہے (رسولوں کو ارشاد ہے)"اے
رسولو! طلال مال کھاؤ اور نیک اعمال کرو، بےشک جوعمل تم کرتے ہو میں آئیس
جانے والا ہوں۔" (اور ایمان والوں کو تھم ہے) کہ"اے ایمان والو! تم طلال
مال کھاؤ جوہم نے تم کو دیا ہے۔" پھر آپ نے ایک آ دمی کا ذکر کیا جو لمباسفر کر
کے گردو غبار سے آئے بالوں کے ساتھ (بارگاہ رب العالمین میں) اپنے ہاتھ
اُٹھا کر دُعا کرتا ہے: اے میرے رب! اے میرے دب! طالا تکہ اس کا کھانا،
پینا، پہننا (سب) حرام مال سے ہے، بلکہ اس کی غذا ہی حرام ہے، تو اس کی دعا
کیسے قبول ہو؟"

امام نووی راید اس مدیث کی شرح کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

(( وَفِيْهِ الْعِثُّ عَلَى الْإِنْفَاقِ مِنَ الْحَلالِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْإِنْفَاقِ مِنْ الْحَلالِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْإِنْفَاقِ مِنْ غَيْرِهِ وَفِيْهِ اَنَّ الْمَشْرُوْبَ وَالْمَأْكُوْلَ وَالْمَلْبُوسَ وَنَحْوَ ذَلِكَ يَنْبَغِى اَنْ يَكُوْنَ حَلالًا خَالِصًا لَا شُبْهَةَ فِيْهِ وَإِنَّ مِنْ إِرَادِ الدُّعَاءِ كَانَ اَوْلَىٰ بِالْإِعْتِنَاءِ بِذَلِكَ مِنْ غَيْرِهِ. )) • كانَ اَوْلَىٰ بِالْإِعْتِنَاءِ بِذَلِكَ مِنْ غَيْرِهِ. )) •

"اس مدیث میں حلال مال کوخرج کرنے کی ترغیب، اور حرام مال خرج کرنے کے دوکا گیا ہے۔ ای طرح اس سے یہ مسئلہ بھی اخذ ہوتا ہے کہ انسان کے کھانے پینے اور لباس میں حرام کا شائبہ تک نہیں ہوتا چاہیے، بلکہ خالص طلال ہوتا چاہیے، ایسے ہی دعا کرتے وقت سب سے پہلے اس کا اہتمام کرتا چاہیے۔"

اب ذرا معاشرے میں غور سیجے! کتنے ایسے لوگ ہیں جوسودی کاروبار سے حاصل شدہ مال سے مدقہ و خیرات بھی کرتے ہیں۔ مال سے صدقہ و خیرات بھی کرتے ہیں۔ جج وغیرہ بھی کرتے ہیں، اور پھرظلم کی انہا یہ کہ ایسے لوگوں کو مقام و مرتبہ سمجھی بہت زیادہ دیا

<sup>🛈</sup> شرح النووى: ۲۰۰/۷.

جاتا ہے، جوکوئی جتنا زیادہ حرام خور ہوگا، وہ محلے یا علاقے میں اتنا ہی معزز شار ہوگا۔ حالانکہ سود کھانے والےلوگوں کے بارے میں نبی اکرم منتیکاتیا تا کا واضح فرمان موجود ہے: میں وہ قب میں میں میں میں میں ایس میں کا کرم منتیکاتیا تا کا داختے فرمان موجود ہے:

(( عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ ، الرِّبَا سَبْعُونَ حُوْبًا أَيْسَرُهَا أَنْ يَنْكِحَ الرَّجُلُ أُمَّهُ . )) •

"سيّدنا ابو ہريرہ فائف سے مروى ہے ، رسول الله مطابع آنے فرمايا: سود كے گناه كست درج بين، سب سے ادنی درجہ بيہ كدآ دى اپنى مال كے ساتھ تكاح كر لے"

ذراغور کیجے! بیئزت ہے یا لعنت ہے۔اور پھر جس فعل کے گناہ کا ادنیٰ ترین درجہ اپنی والدہ سے نکاح کرنے کے مترادف ہے تو ذرا تصور کیجیے، باتی درجات کتنے زیادہ ہیج ہوں گے۔

# <u>سودی کاونیار کرنے والوں کو سخت وعید:</u>

ذیل کی آیت کریمه میں مسلطانوں کو بتلایا جار ہاہے کہ ایمان کا یہی تقاضا ہے، کیونکہ سود اور ایمان دونوں جمع نہیں ہو سکتے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَسَاتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ الرِّبْوا إِنْ كُنْتُمُ مُوْمِنِيُنَ ٥ ﴾ (البقرة: ٢٧٨)

"اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو، اور اگرتم مومن ہو، تو باقی ماندہ سود کو چھوڑ دو۔"

مودترک ندکرنے والول کے لیے الله رب العزت فرماتے ہیں:

﴿ فَاِنُ لَّمُ تَفْعَلُوا فَاُذَنُوا بِحَرُبٍ مِّنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِنْ تُبُتُمُ فَلَكُمُ رُءُ وَسُ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِنْ تُبُتُمُ فَلَكُمُ رُءُ وَسُ اَمُوالِكُمُ " لَا تَظُلِمُونَ وَ لَا تُظُلِمُونَ ٥ ﴾ (البقرة: ٢٧٩) "اورا گرتم نے سودکونہ چوڑا تو پھر الله اور اس کے رسول مَضْ اَنْ آجَا كَ خلاف جنگ

❶ سنن ابن ماحد، باب التغليظ في الربا، رقم: ٢٧٤ - علامه الباني برطيم نے اسے ''صحح'' قرار دیا ہے۔

علم ادر تقویٰ

کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اور اگرتم توبہ کرلو گے تو اصل مال کے مالک تم ہی ہو گے۔ ظلم نہیں کرو گے ، تو تم پر بھی ظلم نہیں کیا جائے گا۔''

بہر حال خلاصۂ کلام یہ ہے کہ حج بیت اللہ کے لیے بھی لازمی چیز تقویٰ ہے۔جس کا حصول مال حلال اورخلوم ِنیت کے بغیر ممکن نہیں۔

تقوى اور جهاد في سبيل الله:

جہاد فی سبیل اللہ ایک ایسا عمل ہے جس میں اہل ایمان کو اپنا مال و دولت، حق کہ اپنی جان تک اللہ کی راہ میں قربان کر دینے کا علم ہے، اور جان کی قربانی کے لیے کوئی بھی آ دی اس وقت تک آ مادہ اور تیار نہیں ہوسکتا، جب تک اس کے دل میں حقیقی طور پر اللہ کا خوف اور خشیت الہی پیدا نہیں ہو جاتی ۔ کیونکہ خشیت الہی ایک ایمی چیز ہے کہ جس کے دل میں پیدا ہو جائے اس کے دل سے غیروں کا ڈر اور خوف ختم ہوجاتا ہے، اور یہی وجہ ہے کہ متق آ دی جہاد فی سبیل اللہ سے بالکل گریز نہیں کرتا، جب کہ اس کے برعس جس کے دل میں اللہ کا خوف اور ڈرنہیں ہوتا، وہ اس عظیم عمل سے جان چھڑانے کی کوشش کرتا ہے۔ چٹانچہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَا يَسْتَا أُذِنُكَ الَّـذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوُمِ الْاَحِرِ اَنْ يَّجَاهِدُوا اللَّهِ وَالْيَوُمِ الْاَحِرِ اَنْ يَّجَاهِدُوا اللَّهُ عَلِيْمٌ ﴿ بِالْمُتَّقِيْنَ ٥ ﴾ (التوبة: ٤٤) 
" " نبيس آب سے اجازت طلب کرتے وہ لوگ، جواللہ پراور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہیں کہ وہ جہاد کریں اپنے مالوں اور جانوں کے ساتھ، اور اللہ تعالیٰ متقین کوخوب جانبے والا ہے۔ "

علامه سيدمحود آبوي والفيلية اس آيت كامفهوم يون واضح فرمات بين:

( شَهَادَةٌ لَّهُمْ بِالتَّقُوٰى لِوَضْعِ الْمَظْهَرِ فِيْهِ وَمَوْضِعِ الْمُضْمِرِ اَوْ إِرَاكَةُ جِنْسِ الْمُتَّقِيْنَ وَدُخُولُهُمْ فِيْهِ دُخُولًا اَوَّلِيًّا وَعِدَةٌ لَّهُمْ علم ادر نقویٰ

بِالثَّوَابِ الجَزِيْلِ. )) •

'' یہ (جہاد میں نکلنے والوں) کے تقوے کی گواہی ہے، کیوں کہ ( تقویے میں) ظاہر اور باطن دونوں موافق ہوتے ہیں یا پھر متقین کی قتم مراد ہے، جن کا اس (جہاد) میں داخل ہونا اولا ہوتا ہے۔ اور یہ ( متقین) کے لیے بوے ثواب کا وعدہ ہے۔''

#### آ گے لکھتے ہیں:

(( وَفِى ذَلِكَ تَفْرِيْرٌ لِمَضْمُوْنِ مَا سَبَق كَانَّهُ قِيْلَ: وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِالنَّقُوٰى . )) ﴿ بِأَنَّهُمْ مُعَلَّلٌ بِالتَّقُوٰى . )) ﴿ بِأَنَّهُمْ مُعَلَّلٌ بِالتَّقُوٰى . )) ﴿ اللهُ عَلَيْمٌ مُعَلَّلٌ بِالتَّقُوٰى . )) ﴿ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ الله

## قاضى ابومحم عبدالحق بن عطيه اندلى مِرافيه رقم طرازين:

(( لا تَحْتَاجُونَ إلى أَنْ يَسْتَأْذِنُوا فِي أَنْ يَّجَاهِدُوا بَلْ عُضُونٌ قَدَمًا، أَى فَهُمْ، أَحْرَاى اللا يَسْتَأْذِنُوا فِي التَّخَلُّفِ، ثُمَّ أَخْبَرَ بِعِلْمِه تَعَالىٰ بِالْمُتَقِيْنَ وَفِي ذٰلِكَ تَعْسِيْرٌ لِلْمُنَافِقِيْنَ وَطَعْنٌ عَلَيْهِ بِعِلْمِه تَعَالىٰ بِالْمُتَقِيْنَ وَفِي ذٰلِكَ تَعْسِيْرٌ لِلْمُنَافِقِيْنَ وَطَعْنٌ عَلَيْهِ بَيْنٌ . )) •

'' آئیس تو جہاد سے اجازت لینے کی ضرورت ہی نہیں ہے، بلکہ وہ تو آ گے آ گے چینے دہنے کی چینے دہنے کی چینے دہنے کی اس میں خیال کرتے ہیں کہ پیچیے رہنے کی اجازت ہی نہ لیں۔اوراللہ تعالیٰ نے متقین کے علم ہونے کی بھی خبر دے دی، جو

<sup>🛈</sup> تفسير روح المعاني: ١١٠/١٠ 🔹 🔞 ايضاً

المحرر الوحيز في تفسير الكتاب العزيز المعروف بتفسير ابن عطيه: ١٨/٦.

علىم ادر تقوی

منافقین کے لیےانتہائی باعث عاربات ہے،اوران پرواضح ڈانٹ ہے۔'' ایک اور مقام پرارشادِ باری تعالٰی ہے:

﴿ وَقَاتِـلُوا الْمُشُرِكِيُنَ كَآفَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمُ كَآفَةً ﴿ وَاعْلَمُواْ اَنَّ اللَّهِ مَعَ الْمُتَّقِيُنَ ٥ ﴾ (التوبة: ٣٦)

"اورمشرکوں سے سب مل کر اڑوجس طرح وہ تم سے سب مل کر اڑتے ہیں، اور جان اور کان کے میں اور جان اور کان کے ماتھ ہے۔"

اس آیت کریمہ میں متقین سے مراد قال کرنے والے مومن ہیں، جن سے الله رب العزت نے اپنی معیت اور نصرت و تائید کا وعدہ کیا ہے۔علامہ سید محمود الالوی برانسے لکھتے ہیں:

(( ..... ﴿ وَاعُلَمُوا آ اَنَّ اللّٰهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ ..... بِالْوِلاية وَالنَّصْرِ، فَاتَّ قُوْ الرَّشَادُ لَهُمْ إلى مَا يَنْ فَعُهُمْ فِي قِتَالِهِمْ بَعْدَ آمْرِهِمْ بِهِ وَقِيْلَ: اَلْمُرَادُ اَنَّ اللّٰهَ مَعَكُمْ يَنْ فَعُهُمْ فِي قِتَالِهِمْ بَعْدَ آمْرِهِمْ بِهِ وَقِيْلَ: اَلْمُرَادُ اَنَّ اللّٰهَ مَعَكُمْ بِالنَّصْرِ وَالْإِمْدَادِ فِيْمَا تُبَاشِرُ وْنَهُ مِنَ الْقِتَالِ وَإِنَّمَا وَضَعَ المُظْهِرَ مَوْ ضَعَ المُظْهِرَ مَوْضِعَ المُظْهِرَ مَوْضِعَ المُظْهِرَ مَوْضِعَ المُطْهِرَ مَوْضِعَ المُطْهِرَ مَوْضِعَ المُطْهِرَ مَوْضِعَ المُطْهِرَ وَقِيلَ: هِي بَشَارَةٌ وَضَمَانُ فَلِكَ وَالنَّذَانَا بِالنَّهُ الْمَدَارُ فِي النَّصْرِ، وَقِيلَ: هِي بَشَارَةٌ وَضَمَانُ فَلِكَ وَالنَّالُونَ إِللَّهُ الْمَدَارُ فِي النَّصْرِ، وَقِيلَ: هِي بَشَارَةٌ وَضَمَانُ لَكُمْ بِالنَّعْوَى فِيهِ لَلْكَ وَالنَّوْلَ عَنْ حَسَنِ إِلَّا اَنَّ الْامْرَ بِالتَّقُولَى فِيهِ وَمَا ذَكُونَاهُ نَحْنُ لَا يَخْلُوا عَنْ حَسَنِ إِلَّا اَنَّ الْامْرَ بِالتَّقُولَى فِيهِ وَمَا ذَكُونَاهُ وَالدَّوامِ وَمِثْلُهُ كَثِيرٌ فِي الْكَلامِ. )) • المَّالَّ وَالدَّوامِ وَمِثْلُهُ كَثِيرٌ فِي الْكَلامِ. )) •

"اس آیت میں معیت سے مراد تائید ونفرت ہے، پس اس کی تائید ونفرت سے مرفراز ہونے کے لیے تقوی اختیار کرو۔ قال کے تکم کے بعدان کی ایسی چیز کی طرف راہنمائی کی جاری ہے، جوان کے لیے میدانِ قال میں نفع مند ثابت

ہو۔ اور ایک قول کے مطابق اس سے مرادیہ ہے کہ میدان قال میں پیش آنے والے حالات میں اللہ تعالیٰ تہارے ساتھ ہے۔''

یہاں پراللہ تعالی نے ان کے تقوی اور پر ہیزگاری کی مدح کرتے ہوئے، جبکہ تقویٰ سے فالی لوگوں کو اس کی ترغیب دینے کے لیے ظاہر کو باطن کے قائم مقام قرار دیا ہے۔ اور اس بات پر خبر دار کرنے کے لیے کہ اللہ کی طرف سے نزول نفرت کے لیے تقویٰ کا ہونا ضروری ہے۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ ان کے تقویٰ کے سبب ان کو نفرت کی ضانت، اور خوش خبری دی

گئ ہے،جیسا کہ سیات کلام سے واضح ہوتا ہے۔

جیا کہ ہم پہلے بھی ذکر کر بھے ہیں کہ کوئی نیکی کا کام ایمانہیں ہے، جس کے ساتھ لاوم تقویٰ کا تھم نہ دیا گیا ہو۔ جس کی مثالیس کلام اللہ میں کثرت سے موجود ہیں۔ (واللہ اعلم بالصواب)



## بابنمبر:۳

# تقوى اورصبر

قارئین کرام! جیسا کہ ہم پچھلے صفحات میں یہ بیان کرآئے ہیں کہ ہرنیک عمل کے ساتھ تقوی کو بنیادی حیثیت حاصل ہے، جیسا کہ علامہ سید محمود الالوی مراشد کا کلام بھی پہلے گذر چکا ہے ''کہ کوئی نیکی کا کام ایسانہیں ہے جس کے ساتھ تقویٰ و پر ہیزگاری کا تھم نہ دیا گیا ہو، جس کے ماتھ تقویٰ و پر ہیزگاری کا تھم نہ دیا گیا ہو، جس کے مثالیں بکثرت موجود ہیں۔''

اب ہم اپنے عنوان کی طرف آتے ہیں۔اختصار کے پیش نظر تقوی اور صبر کے بارے میں مختصری گفتگو کرنامقصود ہے:

#### صبر كالغوى معنى:

ابوالحسين احد بن فارس بن ذكر يا اللغوى (التوفى ٣٩٥ه) مبركام في بول بيان كرت بين: (صَبَرتُ مُن يول بيان كرت مين (صَبَر: (صَبَرتُ مُن خَسَسُهُ ا وَاَصْد لُ السَّبْرِ:

اَلْحَبِسُ) ٥

"صَبَرْتُ نَفْسِیْ عَلَی ذٰلِكَ" كامعی سے كمیں نے اپ آپ و روك ركھا، اور اصل میں مبر دُكنے كہتے ہیں۔"

یعنی کسی بھی چیز سے زک جانے کا نام صبر ہے۔علامہ سید محمود الالوی براللہ صبر کامعنی بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

(( ..... (اَلصَّبْرُ) حَبْسُ النَّفْسِ عَلَى مَا تَكْرَهُ. )) •

<sup>🗗</sup> محمل اللغة، ص: ٩٤٩.

<sup>🛭</sup> روح المعاني: ۲٤٨/٢

علىم ادر تقوى

(IV)

"ناپندیده کام پرننس کورو کنے کا نام صبر ہے۔"

# صبر کی شرعی تعریف:

امام دازی برالله صبر کی شرعی تعریف یون تحریر فرماتے ہیں:

(( اَمَّا الصَّبْرُ فَهُوَ قَهْرُ النَّفْسِ عَلَىٰ إِحْتِمَالِ الْمَكَارِهِ فِيْ ذَاتِ اللَّهِ تَعَالَىٰ تَوْطِيْهَا عَلَى تَحَمَّلِ مُشَاقِ وَتَجَنَّبِ الْجَزْعِ.) • الله تَعَالَىٰ تَوْطِيْهَا عَلَى تَحَمَّلِ مُشَاقِ وَتَجَنَّبِ الْجَزْعِ.) • "الله كَالَ رضاك ليا الله فَس كو ( نَسْ بِ) نَا كُوار كرّ رف والي أمور برآ ماده كرف رضاك ليا الله كرف من برمشقت أمور كى ترغيب دين اور جرّ على المعرى) عدرك جان كان م صرب - "

الله رب العزت نقر آن میں صبر والے لوگوں کو بی متقین کہا ہے۔ ارشا و باری تعالی ہے:
﴿ وَالسَّسِوِيُسَ فِي الْبَاسَ آءِ وَ الصَّرَّ آءِ وَحِيْنَ الْبَاسِ طَ اُولَيْكَ
الَّذِيْنَ طَ صَدَقُوا وَاُولَيْكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ٥ ﴾ (البقره: ١٧٧)

"صبر کرنے والے تکلیف ، خی اور (میدان) قال میں ، یہی لوگ ہیں، جنہوں
نے کی بات کی ، اور یہی لوگ تقوے والے ہیں۔'

اس آیت کریمہ میں صبر کرنے کے لیے انتہائی اہم اُمورکو بیان کیا گیا ہے۔ جن سے باقی اُمور میں صبر کرنے کی توثیق ہوتی ہے، بلکہ کہنا تو یوں چاہیے کہ اجمالی طور پر مقامات صبر کو بیان کر دیا گیا ہے، کیونکہ صبر کا معنی ہی ناگوار اُمور پر جے رہنا ہے۔ چنانچہ علامہ سیومحود آ اوی واللہ کلھتے ہیں:

(( ---- ﴿ وَالعَّبِرِيُنَ فِي الْبَاسَآءِ وَالطَّرَّآءِ ﴾ ---- نَصْبٌ عَلَى الْمَدْح بِتَـ قُـدِيْرٍ . أَخَـصَّـى آمْـدَحَ ، وَغَيْرُ سَبْكِ عَمَّا قَبْلَهُ تَنْبِيْهًا عَلَىٰ فَـضِيْـلَةِ الصَّبْرِ وَمَزِيَّتِهِ عَلَى سَائِرِ الْاَعْمَالِ حَتَّى كَانَّهُ لَيْسَ مِنْ .

**①** تفسير الكبير رازي: ١٤٤/٤.

علم ادر نفوی ا

جِنْسِ الْأَوَّٰلِ. )) •

''لفظ (السصَّابِرِيُنَ)''احصَّى" (اس نے خاص كيا) ياامدح (اس نے مدح و تعريف كى) ان دونوں لفظوں كے مقدر ہونے كى وجہ سے مدح كى بناء پر منصوب ہے۔ اور اس جملے كو ، صبركى فضيلت بيان كرنے اور تمام اعمال سے جداگانہ حيثيت كى بناء پر گذشتہ كلام سے جداكيا ہے۔''

#### اقسام صبر:

سلف صالحین سے مخلف احوال میں صبر کی مخلف اقسام منقول ہیں، جوسب اپنی اپنی جگہ اپنا مقام اور حیثیت رکھتی ہیں۔ چنانچہ امام ابوحاتم محمد بن حبان البستی (البتوفی ۲۵۳ ھ) صبر کی اقسام بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

- (( اَلْسَّبْرُ عَلَى فُرُوبٍ ثَسَكَاثَةٍ ، فَا الصَّبْرُ عَنِ الْمَعَاصِىْ ، وَالصَّبْرُ عَنِ الْمَعَاصِىْ ، وَالصَّبْرُ عِنْدَ الشَّدَائِدِ وَالْمَصَائِبِ)) (الصَّبْرُ عِنْدَ الشَّدَائِدِ وَالْمَصَائِبِ)) (مبرى تين اقيام بين:
  - (۱) گناہوں (سے بچنے کے لیے پیش آنے والی مشکلات) رمبر کرنا۔
    - (۲) نیکی (کے کام کرنے کے لیے پیش آمدہ مشکلات) پر صبر کرنا۔
- (۳) (روز مرہ کے معاملات میں) آنے والے مصائب و پریشانیوں پر صبر کرنا۔''

امام فخرالدی رازی مِلف مبرکی اقسام درج فرماتے ہیں:

( إعْلَمُ النَّ الصَّبْرَ ضَرْبَانِ احَدُهُمَا بَدَنِيْ، كَتَحَمُّلِ الْمُشَاقِّ بِالْبَدَنِ، وَالثُبَاتُ عَلَيْهِ، وَهُوَ إمَّا بِالْفِعْلِ كَتَعَاطِى الْاعْمَالِ

<sup>🛈</sup> روح المعانى: ٤٧/٢.

وروضة العقلاء ونزهة الفضلاء، ص: ٢٧٥.

علم اور تقویل علم اور تقویل

الشَّاقَةِ آوْ بِالْإحْتِمَالِ كَالصَّبْرِ عَلَى الضَّرْبِ الشَّدِيْدِ، وَالْآلَمِ الشَّدِيْدِ، وَالْآلَمِ الْعَنْظِيمِ، وَالتَّانِيْ: هُوَ الصَّبْرُ النَّفْسَانِيُّ وَهُوَ مَنْعُ النَّفْسِ عَنْ مُقْتَضِيَاتِ الشَّهْوَةِ وَمُشْتَهِيَاتِ الطَّبْعِ. )) • مُقْتَضِيَاتِ الشَّهْوَةِ وَمُشْتَهِيَاتِ الطَّبْعِ. )) • مَ

" يادركهوا صبركي دوتتميس بين:

(۱) ..... بدنی .....مثلاً بدن سے مشقت والے معاملات برداشت کرنا ، اور ثابت قدمی کا مظاہر ہ کرنا۔ اور پھر بیتو یا نعلی ہو گا جیسے مشکل معاملات کوسر انجام دینا یا احتالی ہو گا جیسے متوقع شدا کدوآ لام برعز مصبر کرنا۔

(۲).....و انسانی صربے جوطبع پنداورخواہشات کی پندیدہ چیزوں سےنفس کو رو کنے کا نام ہے۔''

(( ثُمَّ هَذَا الصَّبْرُ إِنْ كَانَ صَبْرًا عَنْ شَهْوَةِ الْبَطْنِ وَالْفَرْجِ سُمِّىَ عِفَةً . )) •

"اگر پید یا شرم گاه کی خوابشات پرصبر کیا جائے، تو اس کوعفت ( پاکدامنی) کہتے ہیں۔"

ای طرح امام رازی براللہ نے مختلف معاملات میں صبر کرنے کے مختلف نام ذکر کیے ہیں۔ اس کے بعد لکھتے ہیں:

(( وَقَـدْ جَـمَعَ الـلّهُ تَعَالَىٰ اَقْسَامَ ذَلِكَ وَسَمَّى الْكُلَّ صَبْرًا، فَقَالَ: ﴿ الصَّابِرِيُنَ فِي الْبَأْسَآءِ ﴾ آى اَلْمُصِيْبَةِ ﴿ وَالطَّرَّاءِ ﴾ آى اَلْفَقْرِ ﴿ وَحِيْنَ الْبَأْسِ ﴾ آئى اَلمُحَارَبَةِ. )) •

الكبير للرازى: ١٠١/٤.

الكيير للرازى: ١٥١/٤.

<sup>🗗</sup> تفسير الكبير للرازى: ١٥٢/٤

"الله تعالى نے ان تمام اقسام كوجمع كرك ان سبكا (ايك جامع) نام صبر ركه ديا به اور فرمايا: ﴿ السَّابِ يُن فِي الْبُأْسَآءِ ﴾ يعنى مصائب يس صبر كرنے والے اور فرمايا: ﴿ وَحِيْسَنَ والے اور ﴿ وَالسِطَّسِرَّاءَ ﴾ يعنى تك دى يس صبر كرنے والے ﴿ وَحِيْسَنَ الْبُأْس ﴾ يعنى جنگ يس صبر كرنے والے ''

مزید وضاحت کے لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان مکروہ چیزوں پرصبر کرنے کے جو مختلف نام امام رازی براشیہ نے تحریر فرمائے ہیں، انہیں بھی زینت قرطاس بنایا جائے۔للہذا امام رازی براشیہ ککھتے ہیں۔ (جس کا ترجمہ بیہ ہے):

'' کروہات کے مختلف ہونے کے اعتبار سے ان پرصبر کرنے کے نام بھی مختلف ہیں۔ عام طور پر آنے والے مصائب میں اس کا صبر ہی ہے جس کا متضاد (جزع اور ملع ) لینی شورشرابا کرنا ہے۔اور بیر جزع ، ملع ) خواہشات کے بیروکار آ دی کا آوازیں بلند کرنے ، (شورشرابا کرنے ) رضمار پیٹنے ، اورسینہ کو بل کے کو کہتے ہیں، اور اگر صبر حالت غنا( وافر مال) میں کیا جائے، تو اسے'' ضبط نفس' کہتے ہیں اور جنگ اور لڑائی کی حالت میں صبر کو شجاعت (بہادری) سے تعبیر کیا جاتا ہے جس کا اُلٹ جُین (بردل) ہے۔ اور غیظ وغضب کی حالت میں صبر کیا جائے تواے طم (بردباوری) ہے موسوم کیا جاتا ہے۔جس کا متفاونز ق ( طیش میں آتا) ہے اور حوادث زمانہ پر کیے جانے والے مبرکو "سعة الصدر" ( کشادہ دلی وسعت ظرنی) کہتے ہیں جس کا اُلٹ "ضجر" (کم دلی) ندم (پشیمانی) اورضیق الصدر ( ننگ دلی ) ہے۔اور کسی ( تکلیف دہ) بات کو ( دل میں ) چھپائے رکھنے كو "كتمان النفس" كہتے ہيں، اور ايما كرنے والے كود محقوم" كہتے ہيں۔ اور اگر نضول عیش وعشرت کی زندگی سے صبر کیا جائے ، تو اسے ' زہد' کہتے ہیں اور اس کا متفاد حرص ( لا لیج کرنا) ہے۔ ای طرح کم مال پر گذر بسر کرنے کو

علم ادر تقویل علم ادر تقویل ا

" قناعت'' كہتے ہيں جس كامتضاد شرہ (حرص كرنا) ہے۔" •

قار کین کرام غور کیجیے! رب العالمین نے تمام قسم کے مصائب وشدائد کو کیجا کر دیا ، پھر الن تمام اقسام کے واقع ہونے پر کنٹرول کرنے کا نام صبر رکھ دیا، اور صبر کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ اللہ رب العزت نے اکثر نیک اعمال کا اجرم تقرر کر دیا ہے، لیکن صبر کا کوئی اجرم تقرر نہیں کیا۔ار شادِ باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ يُعِبَادِ الَّذِيُنَ امْنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴿ لِلَّـذِيْنَ اَحُسَنُوا فِى هٰذِهِ الدُّنَيَا حَسَنَةٌ ﴿ وَّارُصُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ ﴿ إِنَّـمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ اَجُرَهُمُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ٥ ﴾ (الزمر: ١٠)

''(اے نی اکرم مضائی آن فرمادیں کہ اے ایمان والے بندو! اپنے رب سے ڈرو، ان لوگوں کے لیے بھلائی (اچھا صبر) ہے، جنہوں نے اس دنیا میں نیکی کی ، اور اللہ کی زمین بہت وسیع ہے، بے شک صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بغیر حساب دیا جائے گا۔''

امام اوزای برانشہ اس آیت کریمہ کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: (( لَیْسَ یُوزَنُ لَهُمْ وَ لا یُکَالُ لَهُمْ لاَیُغْرَفُ لَهُمْ غُرْفًا . )) ﴿ ''ان کے اجروثواب کونا پا تولانہیں جائے گا، بلکہ (بغیر حساب) کھلا اجر دیا جائے گا۔''

اس طرح روزہ جوسراپا صبر ہے جس میں انسان بھوک، پیاس اور شہوات نفسانی سے اپنے آپ کو ہر حالت میں کنٹرول میں رکھتا ہے، اس کے بارے میں حدیث قدی ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

١٥٢/٤ تفسير الكبير للرازى: ١٥٢/٤.

<sup>2</sup> تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير الدمشقى: ١٨/٤ ط: مصر.

علم ادر تقویٰ

(( كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصِّيامَ فَإِنَّهُ لِى وَأَنَا أَجْزِى بِهِ)) • "" دى كا بر عمل اس كے ليے ہے، اور ميں بى اس كا اجردوں گا۔"

#### وسعت صبر:

جیا کہ پہلے بھی ذکر ہو چکا ہے کہ اللہ رب العزت نے مصائب وشدائد کی تمام اقسام کو کیجا کر کے ان کے مجموعے کا نام صبر رکھ دیا ہے ، لیکن اگر بنظر غائر قرآن کریم کا مطالعہ کیا جائے ، تو تمام کے تمام اعمال صالحہ کو بجالانا ، اعمال سید سے اجتناب کرنا ، اور تقدیر الہی کودل و جان سے قبول کرنا ، یہ تمام چیزیں جزوی طور پر صبر کو شامل ہیں۔ چنا نچہ امام ابن قیم الجوزیہ براللہ فرماتے ہیں:

((فَالصَّبْرُ مُتَعَلِقٌ بِالْمَاْمُوْرِ وَالْمَحْظُوْرِ وَالْمَقْدُوْرِ بِالْخَلْقِ وَالْمَقْدُوْرِ بِالْخَلْقِ وَالْاَمْدِ، وَالشَّيْخُ دَائِمًا، يَحُوْمُ حَوْلَ هٰذِهِ الْاصُوْلِ الشَّلاثَةِ، لَقَوْلِهِ يَا بُنَىَّ إِفْعَلْ إِنَّمَا مَاْمُوْرٌ وَإِجْتَنِبِ الْمَحْظُوْرَ وَالصَّبْرُ عَلَىٰ الْمَقْدُوْر. )) 
الْمَقْدُوْر. )) 
الْمَقْدُوْر. ))

" صبر ادامر، نوابی اور برقتم کی تقدیر کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔ اور استاد (کی وصیت اپنے شاگرد کے تقیم میں) ان تینوں اُصول کے گردگھوتی ہے، مثلاً استاد (اپنے شاگرد ہے) کہتا ہے، بیٹا! احکام کو بجا لاؤ، نوابی سے اجتناب کرو اور تقدیر برصبر کرو۔"

اور یہی وہ تین چیزیں ہیں جن کا حکم سیّدنا لقمان مَلِيُنلا نے اپنے بیٹے کو دیا تھا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

صحيح البخارى، كتاب الصوم، باب هل يقول انى صائمٌ اذا شئتم، رقم: ١٨٩٤.

عدة الصابرين و ذخيرة الشاكرين، ص: ٢٤، ط: مكتبة ابن القيم ومكتبة المتنبى ، القاهره.

﴿ يَهُنَى اَقِمَ الصَّلُوةَ وَالْمُرُ بِالْمَعُووُفِ وَاللَّهَ عَنِ الْمُنْكُو وَاصْبِرُ عَلَى مَآ اَصَابَلَكَ ﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزُمِ الْاُمُورِ ٥ ﴾ (لقمان: ١٧) "ا عبي انماز قائم كر، يَكَ كاحم دے، برائى سے روك اور (اس راستے میں) جمعیبت آئے اس پرمبرکر۔"

خلاصة كلام يہ ہے كەمبرايك الىي چيز ہے، جس كا اجرمقررنہيں ہے، بلكه اس كا اجر بغير حساب ہوگا۔ جبيسا كەفرمانِ بارى تعالىٰ ہے:

﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ مِنْ أَجُرَهُمْ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ٥ ﴾

(الزمر: ١٠)

" یقیناً صرکرنے والوں کوان کا اجر بغیر حساب کے دیا جائے گا۔"

صبر ایک ایسی چیز ہے جو تمام اسلامی عبادات ، منکرات ، مخطورات ، مامورات کا وعدے۔

عبادات کرنے میں محنت صرف ہوتی ہے، مشقت اُٹھانا پڑتی ہے ای لیے ان کو صبر سے تعییر کیا گیا ، اور مشکرات و محظورات میں بھی ای طرح محنت شاقد ایک لازی چیز ہے۔ لہذا اس کو بھی صبر سے تعییر کیا گیا ، نتجاً احکام اللی کی پابندی کرنا اور مشکرات سے اجتناب کرنا ، تقوی کہ کہلاتا ہے ، لہذا منطق اعتبار سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ تقوی اور صبر دونوں قریب کے ساتھی ہیں۔ یعنی متق بننے کے لیے صبر کی ضرورت ہے ، اس طرح صابر بننے کے لیے تقوی کا مونا نہایت ضروری چیز ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)



علم ادر نقوی کا استخبر: ۲۸ ما استخبر: ۲۸ ما

# تقوی اور مدایت

ہدایت ایک الی منفر دچیز ہے، جس کا حصول تقوی کے بغیر ناممکن ہے۔ یعنی جس کے دل کے اندر ہدایت کی تڑپ موجود ہوگی ، اور پھر اس کے حصول کے لیے کوشش بھی کرے گا ، وہ اس کو حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائے گا ، اس کے برعکس اگر کسی کے دل میں حصول ہدایت کی تڑپ اور لگن ہی موجود نہیں ، تو قانون فطرت ہے کہ ایسے انسان کی کایا ہمی نہیں بیٹ سکتی۔

ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوُمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوُا مَا بِأَنْفُسِهِمُ ﴾ (الرعد: ١١) "بي شك الله تعالى سى قوم كى حالت اس وقت تك نہيں بدلتا جب تك وہ اپنے (دلوں كى) حالت تبديل نه كرليں۔"

ای آیت کے ترجے کوعلامہ اقبال نے اپنے الفاظ میں یوں بیان کیا ہے:

خدا نے بھی اُس قوم کی حالت کو نہیں بدلا

نہ ہو خیال جے خود اپنی حالت بدلنے کا

ای حقیقت کو اللہ رب العزت نے قرآن تھیم میں بار بار کھی:

﴿ وَاللّٰهُ لَا يَهْدِی الْقَوْمُ الظّٰلِمِیُنَ ﴾ کے الفاظ ہے،

کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهُدِی الْقَوْمُ الْفُسِقِیْنَ ﴾ کے انداز ہے،

اور کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهُدِی الْقَوْمُ الْکُفِرِیْنَ ﴾ کے انداز ہے،

اور کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهُدِی الْقَوْمُ الْکُفِرِیْنَ ﴾ کے طرزیان سے تجھایا ہے۔

اور کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهُدِی الْقَوْمُ الْکُفِرِیْنَ ﴾ کے طرزیان سے تجھایا ہے۔

اور کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهْدِی الْقَوْمُ الْکُفِرِیْنَ ﴾ کے طرزیان سے تجھایا ہے۔

اور کہیں ﴿ وَاللّٰهُ لَا یَهْدِی الْقَوْمُ الْکُفِرِیْنَ ﴾ کے طرزیان سے تجھایا ہے۔

ایکنظم کرنے والے، فائن و فاجراور کافر جب تک اپنے دل کی دنیا کو تبدیل نہیں کر لیتے اس

علم اور نقوی ا

وقت تک ان کوہدایت سے روشنا سنہیں کیا جاسکتا۔ اس کے برعس جوآ دمی قلب تقوی لے کرآئے گا ، صراطِ متنقیم پر چلنے کی تڑپ لے کرآئے گا، قلب سلیم یعنی تعصب وتقلید سے صاف دماغ لے کر آئے گا، قلب سلیم یعنی تعصب وتقلید سے صاف دماغ لے کر آئے گا، قلب سلیم یعنی تعصب وتقلید سے دائل ہر قدم پہلے سے اہم ہوتا چلا جائے گا۔ پھر ایک دن ایسا ضرور آئے گا جب رب العالمین اس کو ہدایت اور صراطِ مستقیم کی دولت سے بہرہ وو فرمائے گا۔ چنا نچدار شاو باری تعالی ہے:

ُ ﴿ فَسَلَا تَنخُشُوهُمُ وَانخُشُونِي وَلاَتِمَّ نِعُمَّتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلَّكُمُ تَهْتَدُونَ ٥ ﴾ (البقره: ١٥٠)

"پستم ان سے مت ڈرو، بلکہ جھے سے ڈرو! تاکہ میں تم پر اپی نعت کو پورا کردوں اور شاید کہتم ہدایت یاؤ۔"

امام رازی مِللت فرماتے ہیں:

(( وَ هٰ فِهِ الْاَيَةُ تَدُلُّ عَلَىٰ اَنَّ الْوَاجِبَ عَلَى الْمَرْءِ فِي كُلِّ اَفْعَالِهِ وَتُرُوْكِهِ اَلْهِ وَاَنَّ يَّعْلَمَ اَنَّهُ لَيْسُ فِي يَدِ الْخُلْقِ شَيْءَ الْبَتَّةَ وَاَنْ لَا يَكُوْنَ مُشْتَخِلُ الْقَلْبِ لِيَهُمْ وَلَا مُلْتَفِتُ الْخَلْقِ شَيْءٌ الْبَتَّةَ وَاَنْ لَا يَكُوْنَ مُشْتَخِلُ الْقَلْبِ بِهِمْ وَلَا مُلْتَفِتُ الْخَاطِرِ إِلَيْهِمْ.)) •

" بیآیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ آدمی پراس کے تمام افعال کے بجالانے اور نوابی سے باز رہنے کے وقت اپنی آئھوں کے سامنے عقاب اللی کے خوف کو نصب کرلے، اور یقین کرلے کے مخلوق کے ہاتھوں میں کوئی اختیار نہیں ہے، اور لوگوں کی طرف دیکھ کر پریشان نہ ہواور نہ ہی آئیں کی خاطر میں لائے۔"

جب تک انسان افعال کے بجالانے اور نوائی سے باز رہنے کے وقت خثیت الہی کو مدنظر نہیں رکھتا، بلکہ اس کے برعکس اپنی نفسانی خواہشات کی پیروی کرتا ہے، ایسے لوگوں کے دلوں پر رب العالمین کی جانب سے مہرلگ جاتی ہے، جو کلام ہدایت کو سنتے تو ہیں، لیکن

<sup>1</sup>٤٠/٤ تفسير كبيره للرازى: ١٤٠/٤.

علم ادر تقویٰ 🚤 💜

اسے تعلیم کرنے کو تیارٹیس ہیں، ایسے لوگوں کے بارے ہیں ہی ارشادِ باری تعالی ہے: ﴿ وَمِنْهُمُ مَّنُ يَّسُتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنُ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِيْنَ اُوْتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ﴿ النِفَ الُولْئِكَ الَّذِيْنَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوْبِهِمُ وَاتَّبَعُوۤا اَهُوَآءَ هُمُ ٥ ﴾ (محمد: ١٦)

''اوران میں سے بعض وہ ہیں جو آپ کے ارشادات کوغور سے سنتے ہیں، حتی کہ جب وہ آپ کی مجلس سے نطلتے ہیں تو ان لوگوں سے جوعلم دیے گئے، کہتے ہیں کہ ابھی آپ نے کیا فرمایا ہے؟ یہی لوگ ہیں جن کے دلوں پر اللہ رب العزت نے مہر لگا دی ہے۔ اور انہوں نے اپنی خواہشات کی پیروی کی۔''

اس آیت کریمہ میں اللہ رب العالمین نے ان لوگوں کا تذکرہ کیا ہے کہ جنہوں نے فرامین رسول مظیّری کیا ہے کہ جنہوں نے فرامین رسول مظیّری کو اپنے کانوں سے سنا، لیکن اس کے باوجود انہوں نے اپنی نفسیاتی خواہشات کوفرامین رسول مظیّری پرمقدم رکھا، جس کے نتیج میں اللہ تعالی نے ان کے دلوں پر مهر لگا دی ہے، جس وجہ سے وہ صراطِ منتقیم کی لازوال دولت سے بہرہ ورنہیں ہو سکتے۔

ی ناخید علامہ خازن مراشہ (التوفی: ۴۱۷ه) اس آیت کریمہ کے مفہوم کو یوں واضح فرماتے ہیں:

(( وَالْمَعْنَىٰ اَنَّهُمْ لَمَّا تَرَكُوْ الِتِبَاعَ الْحَقِّ اَمَاتَ اللهُ قُلُوْبَهُمْ فَلَمْ تَعْهَرُ وَلَمْ تَعْفِلْ فَعِنْدَ ذَلِكَ إِنَّبَعُوْ الْهُوَاءَ هُمْ فِى الْبَاطِل . )) • تَفْهَمْ وَلَمْ تَعْفِلْ فَعِنْدَ ذَلِكَ إِنَّبَعُوْ الْهُوَاءَ هُمْ فِى الْبَاطِل . )) • (جب انہوں نے اتباع حق کورک کردیا، تو الله رب العزت نے ان کے دلوں کومردہ کردیا، جس وجہ سے وہ حق بات کونہ مجھ سکے، تو انہوں نے اُمور باطلہ میں اپنی خواہشات کی اتباع کی۔''

قارئین کرام! ذراغور بیجیاس آیت کریمه میں (یَسْتَمِعُ) کے الفاظ کو استعال کیا گیا ہے جو باب 'اِسْتِهُ فَعَالُ'' ہے مشتق ہے، اور اس میں طلب اور تکلف کے معنی پائے

جاتے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ انہوں نے پرتکلف انداز سے کلام مصطفیٰ مشطکی آئے کو سنا ہمیکن ان کی مرضی اور منشا کے خلاف ہونے کی وجہ سے ان کے دلوں نے آ واز حق کو تسلیم کرنے سے نہ صرف اٹکار کر دیا، بلکہ بطور استہزاء و فداق صحابہ کرام ریکی کی ہے کہ ﴿ مَاذَا قَالَ آنِفًا ﴾ نبی اکرم مشکلی آئے نے ابھی ابھی کیا ارشاد فرمایا ہے؟

ان کے اس رویے کی بناء پر اللہ رب العزت نے ان کے دلول کومردہ بنا دیا، جس وجہ سے وہ وہ ہا دیا، جس وجہ سے وہ میں

اس کے برعکس وہ لوگ جنہوں نے نبی رحمت مشکے آیا کی بات کوئ کر اپنانے کی کوشش کی تو الله رب العزت نے انہیں ان کی کوشش میں کامیاب فرما دیا، اور ند صرف راہ ہدایت پر چلنے میں ان کے سینوں کو کھول دیا، بلکہ ان کے دلوں میں تقوی اور خوف الہی بھی پیدا فرما دیا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ اهْتَدُوُا زَادَهُمُ هُدًى وَّانَّهُمُ تَقُوْهُمُ ﴾ (محمد: ١٧) ''اوروہ لوگ جنہوں نے ہدایت حاصل کی ،الله تعالیٰ نے انہیں ہدایت میں بڑھا دیا،اورانہیں ان کا تقویٰ بھی عطافر مادیا۔''

امام ابن كثير الدمشقى مِرالله اس آيت كريمه كي تفيير كرتے موئے رقم طراز بين:

( ( أَيْ وَالَّـذِيْنَ قَـصَدَوْا الْهِدَايَةَ وَفَّقَهُمُ اللَّهُ تَعَالَىٰ لَهَا فَهَدَاهُمْ

النها وَثَبَتَهُمْ عَلَيْهَا وَزَادَهُمْ مِنْهَا.)) •

''جن لوگوں نے ہدایت کا قصد کیا ، اللہ تعالیٰ نے انہیں اس پر ثابت قدم رکھا، اوران کواورزیادہ ہدایت عطا فرما دی۔''

علامه خازن وطف اس آیت کریمه کے مفہوم کو یوں واضح فرماتے ہیں:

(( يَعْنِى اَنَّهُمْ كُلَّمَا سَمِعُوا مِنْ رَّسُوْلِ اللهِ عَنَ مَمَّا جَآءَ بِهِ عَنِ اللهِ عَزَوْ مَنَّ اللهِ عَزَوْ مَنَّ اللهِ عَزَوْ مَنَّ اللهِ عَزَوْ مَنَّ اللهِ عَزَوْدُهُ فَيَزِيْدُهُمْ ذَلِكَ اللهِ عَزَوْ مَنْهُ وَصَدَّقُوْهُ فَيَزِيْدُهُمْ ذَلِكَ

تفسير القرآن العظيم لابن كثير الدمشقى: ١٧٧/٤.

هُدّى مَعَ هِدَايَتِهِمْ وَإِيْمَانًا مَعَ إِيْمَانِهِمْ. )) •

''لینی جب انہوں کے زبانِ نبوت سے وکی اللی کوئ لیا، تو سننے کے بعد (فوراً) اس پر ایمان لے آئے، اور اس کی تقیدیق کر دی تو ( اس کے نتیج میں) اللہ تعالیٰ نے ان کی ہدایت کو ہدایت کے ساتھ اور ایمان کو ایمان کے ساتھ بڑھا دیا۔''

محترم قارئین کرام! علامه علاء الدین خازن جراشه کی اس وضاحت پرغور کریں تو معلوم ناہے کہ:

- حصول ہدایت کے لیے دحی الٰہی کی تقیدیق کرنا انتہائی ضروری ہے۔ (جس میں حدیث رسول منظومین ہمی شامل ہے)
  - حصول تقویٰ کے لیے ہدایت کا ہونا ضروری ہے۔
  - ہدایت دینے والی ذات صرف اور صرف الله تعالی کی ذات ہے۔

سے ال : ..... يہاں پر ايك سوال ذہن يش أجرتا ہے كداگر بدايت دينے والى ذات صرف الله تعالىٰ بى ہے، تو نبى اكرم م الله الله كارى ہونے كاكيا مطلب ہے؟

جواب: اسوال کاجواب تحریر کے سے پہلے ہادی کامعنی تحریر کرناضروری بیجے ہیں۔ مادی : سسیہ " هَدْی یَهْدِی " سے اسم فاعل کا صیغہ ہے اس کے لغوی معنی ہے: راہنمائی کرنا۔ (المنجدعربی، اُردو) مادہ: (ھ،د،ی) ھذی .

كى كوبھى را بنمائى كرنے كى دوصورتيں ہوتى ہيں:

١ ـ ارشاد الى المطلوب ٢ ـ ايصال الى المطلوب

(۱).....ارشاد الى المطلوب: (منزل مقصود كى طرف رہنمائى كرنا)

گذشتہ تمام کے تمام انبیاء طلط اور نبی اکرم مطاب کے ہادی ہونے کا یہی مطلب ہے۔ چنانچدام راغب اصفہانی مراشے میں:

<sup>1</sup>۳۷/٤ : ١٣٧/٤.

(( وَهِدَايَةُ اللَّهِ لِلْإِنْسَانِ عَلَىٰ اَرْبَعَةِ اَوْجُهِ .......

اَلثَّانِیْ: اَلْهِدَایَةُ الَّتِیْ جُعِلَ لِلنَّاسِ بِدُعَآثِهِ اِیَّاهُمْ عَلَی السُّنَّةِ الْاَنْبِياءِ وَإِنْزَالِ الْقُرْآنِ وَنَحْوِ ذٰلِكَ وَهُوَ الْمَقْصُوْدُ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ وَجَعَلْنَاهُمْ اَثِمَّةً يَهْدُوْنَ بِاَمْرِنَا .....))

"الله تعالى كى طرف سے انسان كى ہدايت چارصورتوں ميس ہے:

(ندکورہ چاراقسام میں سے) دومری قتم انبیاء بلک نی زبان کے ذریعے اور نزول قرآن کے ذریعے لوگوں کو اپنی طرف مدعوکر نے کے لیے ، اوراس فرمانِ اللی سے
کھی ہدایت والی آیت کریمہ: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمُ ﴾ اور ہم نے آئیس صبر کرنے کی وجہ سے اپنے احکام کی طرف رہنمائی کرنے والا بنا دیا۔' سے بھی کہی مراد ہے۔' امام راغب اصفہانی براشے کی وضاحت سے یہ بات روز روثن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ نبی اور رسول کی ذمہ داری ہدایت دینائیس ، بلکہ راہ ہدایت کی طرف راہنمائی کرنا ہے۔

چنانچ ارشادِ بارى تعالى ہے: ﴿ إِنْ تَسَحُومُ عَلَى هُلَهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِى مَنْ يُضِلُّ وَمَا لَهُمُ مِّنُ نُصِرِيُنَ ٥﴾ (النحل: ٣٧)

"اگرآپ ان کی ہدایت کی حرص رکھتے ہیں، تو الله تعالی جے گمراہ کردے اس کو ہدایت نہیں دیا، اور نہ ہی ان کا کوئی مددگار ہے۔"

امام ابن كثير رافيعيد اس كي تفيير كرت بوئ رقمطرازين:

(( وَقَوْلُهُ ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ ﴾ آئ شَائُهُ وَآمُرُهُ آنَّهُ مَا شَآءَ كَانَ ، وَمَا لَمُ يَشَالُمُ يَكُنُ فَلِهُذَا قَالَ: ﴿ لَا يَهُدِئُ مَنُ يُضِلَّ ﴾ آئ مَنْ آضَلَهُ ، فَسَمَنْ ذَالَّذِئ يَهُدِئ مَنْ يَضِلً ﴾ آئ مَنْ آضَلَهُ ، فَسَمَنْ ذَالَّذِئ يَهُدِئ مَنْ عَذَابِهِ وَوِثَاقِهِ . )) • نُصِرِيْنَ ﴾ آئ يَنْقُذُونَهُمْ مِنْ عَذَابِهِ وَوِثَاقِهِ . )) •

<sup>🛈</sup> تفسير القرآك العظيم ٢/ ٥٦٩.

"(فَاِنَّ اللَّهُ) لِين اس كامعالمه اورشان يه ب كه جو چاہتا ہے وہى ہوتا ہے اور جونيس چاہتا وہنيں ہوتا اس ليے فرمايا (لَا يَهُ بِدى مَنْ يُسْضِلُ) لِين جے وہ مُراہ كردے أسے كوئى ہدايت نہيں دے سكتا، تو چركون ہے جو الله كے علاوہ ہدايت دے سكتا، تو چركون ہے جو الله كے اللہ كو الله كے دے سكے؟ كوئى نہيں ( اورنہيں كوئى ان كى مددكرنے والا ) ليمنى ان كو الله كے عذاب اور پكڑ ہے بحانے والا۔"

امام ابن کثیر رائید کی توضیح ہے آیت کریمہ کامفہوم بالکل واضح ہوجاتا ہے۔ اور کوئی ابہام باتی نہیں رہتا کہ ہدایت عطا کرنے والی ذات صرف اور صرف اللہ کی ذات ہے۔ مزید وضاحت کے لیے اس آیت کریمہ پرغور کیجیے:

﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُونَ فَ فَمِنهُمْ مَّنُ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّلْلَةُ طَفَسِيرُوا فِي فَمِنهُمْ مَّنُ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّلْلَةُ طَفَسِيرُوا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِيْنَ 0 ﴾ (النحل: ٣٦) "اور بم نے برامت میں رسول بھیجا (جس کا مقصد بعثت بہہ) کہتم الله کی عبادت کرو، اور طاغوت سے اجتناب کرو، تو ان میں سے بعض کو الله تعالی نے برایت دی اور بعض پر گرائی ثابت ہوگئ، پس تم خود زمین میں چل پر کرد کھی لو کہ حجمالانے والوں کا انجام کیا ہوا۔''

امام ابن كثير رائيًايه مزيد فرمات بين:

((ثُمَّ أَخْبَرَ اللَّهُ تَعَالَىٰ رَسُولَهُ ﴿ إِنَّ حِرْصَهُ عَلَى هِدَايَتِهِمْ لَا يَنْفَعُهُمْ إِذَا كَانَ اللَّهُ قَدْ اَرَالَاَطِضَلَالَهُمْ. )) •

"اس کے بعد اللہ تعالی نے اپنے رسول طفظ اللہ کوخبردار فرمایا ہے کہ آپ کا ان کی ہدایت کی حرص رکھنا ان کے لیے فائدہ مندنہیں ہوسکتا، جب کہ اللہ تعالی انھیں گراہی پر (قائم) رکھنا چاہتے ہیں۔"

<sup>📭</sup> تفسير ابن كثير ١٢/ ٥٦٩.

علم ادر تقویل علم ادر تقویل

ا يك دوسرے مقام پررتِ العالمين نے اس مسئلے كى وضاحت بايں الفاظ فرما كى ہے: ﴿ إِنَّلْكَ لَا تَهُدِئ مَنُ اَحْبَبُتَ وَلْكِنَّ اللَّهَ يَهُدِئ مَنْ يَّشَآءُ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ٥ ﴾ (القصص: ٥٥)

"بِ شك آپ جے چاہیں ہرایت نہیں دے سکتے، بلکداللہ تعالی جے چاہتا ہے ہرایت دیتا ہے۔ اور ہرایت چاہئا ہے۔

اس آیت کریمہ کا شانِ نزول بیان کرتے ہوئے امام ابن کثیر رطیعید سیدمسیت بن حزن مخزوی فالٹیو سے بیان فرماتے ہیں کہ؟

''جب آپ کے پچا ابوطالب کی وفات کا وقت آیا، تو ان کے پاس رسول اکرم مظیمی تشریف لائے، جبکہ ابوطالب کے پاس ابوجہل بن ہشام اور عبداللہ بن ابی، امیہ بن میسرہ کو پایا۔ نبی رحمت مظیمی آئے نے (ابوطالب سے) کہا، پچا جان! اپنی زبان سے ''لا الدالا اللہ'' کہہ دو، میں اللہ کے حضور اس کلے کو آپ کے حق میں جب بنا کر پیش کردول گا، پاس بیٹے ابوجہل اور عبداللہ بن امیہ، ھادی عالم مظیمین کی گفتگوی کر ابوطالب سے کہنے گئے؛ ابوطالب! (مرتے وقت) آبا کا اجداد کا دین چھوڑ دو گے؟ پہر حال رسول اکرم مظیمین ابوطالب کی وفات سے پہلے بار باراضی کلمہ تو حید کی دعوت دیتے رہے اور ابوجہل اور عبداللہ بن امیہ انہیں آباء واجداد کے دین پر قائم رہنے کے لیے کہتے، اور کلمہ تو حید پڑھنے سے اسے روکتے، یہاں تک کہ آخر کلمہ اس کی زبان سے یہی نکلا کہ میں سیکلہ سے اسے روکتے، یہاں تک کہ آخر کلمہ اس کی زبان سے یہی نکلا کہ میں سیکلہ نہیں پڑھتا اور میں عبدالمطلب کے دین پر مرنا چا ہتا ہوں۔ نبی اکرم مظیمین کی دعا کرتا رہوں گا۔

ال وقت بدآيت كريمة نازل جولى:

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ امْنُوْا اَنُ يَسْتَغُفِرُوا لِلْمُشُرِكِيْنَ وَلَوُ

كَانُوْٓا أُولِي قُرُبٰي ﴾ (التوبة: ١١٣)

'' کسی نبی اور اہل ایمان کے شایانِ شان نہیں کہ وہ کسی مشرک کے لیے دعائے مغفرت کرے، اگر چہوہ قریبی رشتہ دار ہی ہو۔''

جب كدابوطالب كے بارے ميں بيآيت كريمة نازل مولى:

﴿ إِنَّكَ لَا تَهُدِى مَنُ اَحْبَيْتَ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ يَهُدِى مَن يَّشَآءُ ﴾

(القصص: ٥٦)

" بشک آپ جے جاہیں ہدایت نہیں دے سکتے، بلکہ اللہ تعالی جے جاہتا ہے ہدایت دیتا ہے۔ " •

مزيد برآل امام ابن كثير رايفيد تحرير فرمات بين:

((يَقُولُ تَعَالَىٰ لِرَسُولِهِ ﴿ إِنَّكَ يَا مُحَمَّدُ! ﴿ لَا تَهُدِى مَنْ الْحَبُبُتَ ﴾ أَىْ لَيْسَ عَلَيْكَ أَلِكَ ، إِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَاللَّهُ يَهْدِى مَنْ يَشَآءُ وَلَهُ الْحِكْمَةُ الْبَالِغَةُ وَالْحُجَّةُ الدَّامِغَةُ ، كَمَا قَالَ يَهْدِى مَنْ يَشَآءُ ﴾ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَيُسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَلَٰكِنَّ اللَّهِ يَهْدِى مَنْ يَشَآءُ ﴾ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَكُفَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ وَهٰذِهِ الْآيَةُ اللَّه يَهُدِى مَنْ يَشَآءُ ﴾ وَقَالَ الله يَهْدِى مَنْ يَشَآءُ ﴾ وَقَالَ الله يَهْدِى مَنْ يَشَآءُ وَهُو اللَّهُ الله وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ وَهٰذِهِ الْآيَةُ اللّهُ يَهُدِى مَنْ يَشَآءُ وَهُو الْكَنَّ الله يَهُدِى مَنْ يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّهُ هَتَدِينَ ﴾ ان هُ وَاعْلَمُ بِمَنْ اللّهَ يَهُدِى مَنْ اللّهُ مَنْ يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهُ اللّهِ يَهُ دِى مَنْ اللّهِ مَنْ يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّهُ هَتَدِينَ ﴾ آى هُ وَ اعْلَمُ بِمَنْ يَسْتَحِقُ الْعَوَابَةَ . )) ٥

"الله تعالى رسول اكرم مطفئ آن سے خاطب بي، اے محمد مطف آن إ (ب شك آپ محمد علق آن الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله ع

<sup>🗗</sup> تفسير ابن كثير ٣/ ٣٩٤، ٣٩٥.

<sup>🗗</sup> تفسير ابن كثير ١٣ ٣٩٤.

علم الانقوى المال

لیے بلیغ حکمت اور جمت قطعیہ ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: "ان لوگوں کی ہدایت آپ کے ذمینیں، لیکن اللہ جے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے۔ "اور ارشاد ہے: "آپ منظے آئے کے حرص رکھنے کے باوجود اکثر لوگ ایمان لانے والے نہیں ہیں۔ "اور یہ آیت ﴿ إِنَّلْكَ لَا تَهُدِی مَنُ اَحْبَبُتَ ﴾ ان تمام والے نہیں ہیں۔ "اور یہ آیت ﴿ إِنَّلْكَ لَا تَهُدِی مَنُ اَحْبَبُتَ ﴾ ان تمام آیات سے خصوصیت کی حال ہے۔ اس میں ارشاد ہے: "جے آپ چاہتے ہیں اسے ہدایت دیتا ہے۔ اور وہ اسے ہدایت دیتا ہے۔ اور وہ ہدایت ماصل کرنے والوں کو خوب جانتا ہے۔ "لینی وہ بہتر جانتا ہے کون ہدایت کا مشتق ہوا تا ہے کون ہدایت کا مشتری (اور گرائی) کا حقد ارج "

امام ابن کثیر رافتاید کے کلام پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ؛

- (۱) نبی اکرم منظوَیَا کی ذمه داری (ایسال الی المطلوب) راهِ بدایت پر گامزن کرنانہیں، بلکہ (ارشاد الی المطلوب) صراطِ متنقیم کی تبلیغ کرنا ہے۔
- (۲) (ایسال الی المطلوب) راه مدایت پرگامزن کرنے والی ذات صرف الله تعالی کی ذات ہے۔ (۳) الله تعالی جے چاہتا ہے مدایت دیتا ہے، اور جے چاہتا ہے گراہ کرتا ہے۔
- (۳) الله تعالیٰ کابیة قانون (جمعے چاہٹا ہدایت دینا اور جمعے چاہنا گمراہ کرنا) بالکل انصاف پر بنی

ہے، کیوں کہ اللہ ربّ العزت انسان کی حالت و کیفیت کوخوب اچھی طرح سجھنے والا اور عالم الغیب ہے۔ واللہ اعلم۔

#### خلاصة كلام:

- حصول ہدایت کے لیے دل میں اللہ کا ڈراورخوف لازی جزو ہے، جس کے بغیر حصول ہدایت مشکل، بلکہ نامکن دکھائی دیتی ہے۔
- ہدایت کی توفیق دینا اور نہ دینا اللہ بے اختیار میں ہے۔ نبی اکرم ﷺ کے اختیار میں نہیں۔
   نہیں۔ (واللہ اعلم بالصواب)



بابتمبر:۵

# تقوى اورقرباني

دورِ جاہلیت میں مشرکین مکہ جب اپنے بنوں کے نام سے جانور ذرئ کرتے، تو اس کا گوشت ان بنوں پر ڈال دیا کرتے، اور ان پر اس کا خون چھڑ کتے۔ الله عظیم و برتر نے ارشاد فرمایا کہتم اللہ کے نام سے ہدی یا قربانی کا جانور اس لیے قربان کرتے ہو کہ وہ تمہارا خالق و رازق ہے، اس کا خون اور گوشت اللہ کو تطعی نہیں پہنچا، کیونکہ وہ تو ہر چیز سے بے پرواہ اور بے نیاز ہے، اور وہ تو تمہاری نیت، تمہارے اخلاص اور تقویٰ کو دیکھا ہے کہ کیا تم نے اس کی رضا اور خوشنودی کی خاطریکام کیا ہے؟ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ لَنُ يَنَالَ اللّٰهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَآ وُهَا وَلٰكِنُ يَنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمُ ﴿ ﴾ (الحج: ٣٧)
" الله تعالى كونه تو ان ذح كيه كئے جانوروں كا گوشت پنچتا ہے، اور نه ان كا
خون، ليكن اسے تمہارى طرف سے تقوىٰ پنچتا ہے۔

# قربانی کامعنی:

امام راغب اصفهانی رایید قربانی کامعنی لکھتے ہوئے رقمطراز ہیں:

(( وَالْـقُـرْبَـانُ: مَا يُتَقَرَّبُ بِهِ إِلَى اللهِ مَصَارٌ فِي التَّعَارُفِ إِسْمًا

لِلنَّسِيْكَةِ الَّتِيْ هِيَ الذَّبِيْحَةُ وَجَمْعُهُ، قَرَابِيْنٌ.))

" ہروہ عمل جوحصول قرب اللی کے لیے کیا جائے قربانی ہے۔ لیکن عرف عام میں کسی جانور کو ذرائین ) ہے۔ کسی جانور کو ذرائین ) ہے۔

## قربانی کامقصد:

جیسا کہ معنوی اعتبار سے بھی ظاہر ہے کہ ایسا عمل جو حصول قرب اللی کے لیے کیا جائے وہ قربانی ہے تیا جائے وہ قربانی ہے مقصد کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ لَنْ يَّنَالَ اللَّهَ لُـ حُومُهَا وَ لَا دِمَا وَهَا وَ لَكِنُ يَّنَالُهُ التَّقُوٰ ی

علم الاتقوى 🚤 📶

مِنْكُمُ طَكَلَالِكَ سَخَّرَهَا لَكُمُ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَلَيْكُمُ وَبَشِّرِ الْمُحُسِنِيُنَ ٥ ﴾ (الحج: ٣٧)

"الله تعالی کوان قربانیوں کے نہ تو گوشت کینچتے ہیں، اور نہ ہی خون، بلکہ اسے تو تمہارا تمہارے دلوں کا تفوی پہنچتا ہے۔ ای طرح الله تعالیٰ نے ان جانوروں کوتمہارا مطبع و فرمانبردار کردیا ہے۔ تا کہ تم اس کی رہنمائی کا شکر بجالاتے ہوئے تلبیر پڑھو، اورائے نی ! نیک لوگوں کوخوشخری سنا دیجے۔"

علامه آلوى ولفيد "امام مجابد والفيد" كا قول قل كرت بي كه:

'' مسلمانوں نے بھی مشرکین کے اس فعل کی تقلید کرتے ہوئے تعظیم کعبداور قرب البی کے حصول کی خاطریبی (مشرکین والا) عمل کرنے کا ارادہ کیا، تو اللہ تعالی نے بیآیت کریمہ نازل فرمائی۔'' • مزید لکھتے ہیں:

ندکورہ بالا تفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ زکوۃ اور صدقہ وخیرات قربانی وغیرہ اس وقت تک درجهٔ قبولیت کوئیں پہنچتی، جب تک اس میں تقویٰ اور خونب الہٰی شامل نہ کیا جائے۔

<sup>🛭</sup> روح المعاني، ج: ۱۷، ص: ۱۰۸. 💮 🤡 روح المعاني، ج: ۱۷، ص: ۱۰۸.

ما نام نام کار ما نام نام کار

# تقویٰ کےفوائد وثمرات

گذشته صفحات میں ہم تقوی کے معنی ، مفہوم اور اہمیت کے بارے میں تفصیل ہے بیان کر آئے ہیں کہ تمام کی تمام عبادات کا مقصود صرف اور صرف تقوی ہے۔ کوئی بھی عبادت، تقوی اور اخلام نیت سے خالی ہو، وہ بارگاہ رب العالمین میں شرف قبولیت سے نہیں نوازی جاتی۔

آئندہ سطور میں ہم تقوی اختیار کرنے کے بتیج میں ربّ العالمین کی طرف سے نازل ہونے والی خیرو برکات کے بارے میں بیان کریں گے۔

چونکہ تقوی اختیار کرنے کے نتیج میں نازل ہونے والی برکات کا تعلق دنیا و آخرت دونوں سے ہے، الہذا ہم اپنی اس بحث کو دوحصول میں تقسیم کرتے ہیں۔

- (۱) دنیا میں تقویٰ کے نتیج میں حاصل ہونے والے فوائد وثمرات۔
  - (٢) آخرت میں حاصل ہونے والے فوائد وثمرات۔
    - (۱) د نیامیں تقویٰ کے فوائد وثمرات:

يبلا فائده: ....معاملات مين آساني:

. تقویٰ سے حاصل ہونے والی برکات میں سے ایک عظیم برکت بیہ بھر اللہ ربّ العزت متق فی سے معاملات میں آسانی پیدا فرمادیتے ہیں۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:
﴿ وَ مَنُ يَّتَقِ اللّٰهَ يَهُ مِنُ أَمُّرِهِ يُسُرًا ٥ ﴾ (الطّلا ق: ٤)

"اور جو شخص الله تعالى سے ڈرے گا، الله تعالى اس كے ليے اس كے معاملات ميں آساني پيدا فرماديں گے۔" امام رازی مِراضد اس آیت کی تفسیر بایس الفاظ فرماتے ہیں:

(( قَالَ عَطَاءٌ: يَسْهَلُ اللهُ عَلَيْهِ آمْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ.)) •

" عطاء نے کہا کہ؛ اللہ تعالیٰ اس کے دنیا اور آخرت کے معاملات کو آسان فرمادیں گے۔"

بعض مفسرین نے اس آیت کریمہ کی تفسیر میں میر بھی فرمایا ہے کہ نیکی کے عمل کرنا اور برائی ہے بچنا آسان ہوجاتا ہے۔

دوسرا فائده: ..... وشمنول کی کارستانیول سے نجات:

اہل تقویٰ کے لیے انعامات الہی میں سے ایک انعام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تقویٰ کو متقین کے لیے دشمنوں کی گھنا ونی چالوں اور سازشوں سے بیخے کے لیے آلہ کار ہلایا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِنْ تَسَصِّبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمُ كَيُدُهُمُ شَيْنًا طَاِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعُمَلُونَ مُحِيطٌ ثُ ﴾ (آل عمران: ١٢٠)

'' اورا گرتم صبر کرو، اور تقوی اختیار کرونو ان (دشمنوں) کی کوئی حیال شمعیں نقصان نہیں پہنچا سکے گ ۔ بے شک اللہ تعالی ان کے اعمال کا احاطہ کرنے والا ہے۔''

اس آیت کریمه کی تغییر کرتے ہوئے امام دازی برانشہ رقم طراز ہیں:

(( مَعْنَى الآيَةِ: إِنَّ كُلَّ مَنْ صَبَرَ عَلَىٰ اَدَاءِ اَوَامِرِ اللهِ تَعَالَىٰ وَاتَّ اللهِ فَلا يَضُرُّهُ كَيْدُ وَاتَّ اللهِ فَلا يَضُرُّهُ كَيْدُ النَّهِ فَلا يَضُرُّهُ كَيْدُ الْكَافِرِيْنَ وَلا حِيَلُ الْمُحْتَالِيْنَ .

وَتَحْقِيْتُ الْكَلَامِ فِي ذٰلِكَ هُوَ آنَّهُ سُبْحَانَهُ إِنَّمَا خَلَقَ الْخَلْقَ

۵ تفسير الكبير للرازى: ۳٦/۳۰.

لِلْعُبُوْدِيَّةِ كَمَا قَالَ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْائْسَ اِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ فَمَن وَفَى بِعَهْدِ الْعُبُودِيَّة فِى ذَلِكَ فَاللَّهُ سُبْحَانَهُ آكْرامُ مِنْ آنْ لَآ يَعْنِى بِعَهْدِ الرَّبُوبِيَّةِ فِى حِفْظِهِ عَنِ الآفَاتِ وَالْمَخَافَاتِ، وَإِلَيْهِ يَعْنِى بِعَهْدِ الرَّبُوبِيَّةِ فِى حِفْظِهِ عَنِ الآفَاتِ وَالْمَخَافَاتِ، وَإِلَيْهِ الْإَشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ ﴿ وَمَن يَتِّ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَحْرَجًا ٥ وَيَرُزُقُهُ وَلِا شَارَةٌ إِلَىٰ آنَهُ يُوصِلُ إِلَيْهِ كُلَّ مَا يَسُرُّهُ، مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ إشارة إلى آنَه يُوصِلُ إليه كُلَّ مَا يَسُرُّهُ، وَقَالَ بَعْضُ الْحُكَمَاءِ: إِذَا آرَدْتَ آنْ تَكْبِتَ مَنْ يَحْسُدُنَا فَاجْتَهِدْ فِي إِكْتِسَابِ الْفَضَائِلِ. ) •

"ندكوره بالا آيت كامعنى ب كه جروه آدى جواحكام البي كى ادائيكى مي صبركرتا ہے، اور اللہ تعالیٰ کی منع کی ہوئی ہر چیز سے دور رہتا ہے، وہ اللہ کی حفاظت میں آ جاتا ہے (جس کے نتیج میں) کافروں کی کوئی حال اور حیلہ سازوں کا کوئی حیلہ اس كونقصان نہيں پہنچاسكتا۔ اور حقيقى بات يہ ہے كه الله ربّ العزت في مخلوق كو ایی عبادت کے لیے پیدا فرمایا ہے۔جیما کدارشادِ باری تعالیٰ ہے: (میں نے جون اورانسانوں کوصرف اور صرف اپن عبادت کے لیے پیدا فرمایا ہے ) ،پس جو خص عبادت و بندگ والے عہد کو بورا کرتا ہے، تو رب العالمین کی شان کے لائق نہیں کہ وہ رب ہونے کے ناطے ایبا کرنے والے کو آفات اور خوفنا کیوں \_ محفوظ نه فرمائ\_ اس فرمانِ اللهي؛ ﴿ وَمَنْ يَّتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَّهُ مَخُورَجًا ٥ وَّيُوزُوقَهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ ..... "اورجوالله تعالى عدرتا إلله تعالى اس کے لیے چھکارے کی کوئی راہ نکال دیتے ہیں، اور اسے ایس جگہ سے رزق عطا فرماتے ہیں جہاں سے اسے گمان بھی نہیں ہوتا۔ " میں بھی اس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ ربّ العزت (اینے بندے کو) ہروہ چیز عطا فرماتے ہیں علم ادر نقوی ا

جواس کے لیے خوش کن ہو۔اور کی'' دانا'' کا قول ہے کہ جب حاسد (مخالف) کوزیر کرنا ہو، تو اس کے حمد پر مبر کا مظاہرہ کرتے ہوئے نظر انداز کردو۔''

#### علامه زخشري رافينيد رقمطرازين:

(( وَإِنْ تَصْبِرُوا عَلَى تَكَالِيْفِ الدِّيْنِ وَمَشَاقِهِ، وَتَتَقُوا اللهَ فِي الْجَيْنَ اللهِ فَلا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ) 
الْجِيْنَابِكُمْ مَحَارِمَهُ كُنْتُمْ فِي كَنَفِ اللهِ فَلا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ) 
"اورا الرَّمَ دين معاملات مِن آن والى خيتول اورتكليفول پرصر كروك اورالله عن درت موئ الله كى عولى چيزول سے پرميز كروك تو تم الله كى عاقات مين آجا وك، جس كے نتيج ميں تنهار دشنول كى كوئى جال محس كوئى في الله كى كوئى جال محس كوئى الله كى الله

#### مزيد لکھتے ہيں:

(( وَهَــذَا تَـعْـلِيْـمٌ مِّـنَ اللهِ، وَإِرْشَادُ اللهِ اَنْ يُسْتَعَانَ عَلَىٰ كَيْدِ الْعَدُّو بِالصَّبْرِ وَالتَّقُوٰى. ))

" یہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس بات کی طرف تعلیم اور رہنمائی ہے کہ دشمن کی چائے۔" علیہ علیہ میں اور تقویٰ کے ساتھ مدد طلب کی جائے۔"

### امام ابن كثير ومشقى والله لكهة بي:

(( ﴿ وَإِنُ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّ كُمُ كَيْدُهُمُ شَيْئًا ﴾ الآية ـ يَرْشُدُهُمْ تَسَعُ الى إِلَى السَّلَامَةِ مِنْ شَرِّ الْاَشْرَارِ ، وَكَيْدِ الْفُجَّارِ بِإِسْتِعْمَالِ الصَّبْرِ ، وَالتَّقُوٰى ، وَالتَّوَكُّلِ عَلَى اللهِ الَّذِيْ مُحِيْطٌ بِاَعْدَاءِ هِمْ

<sup>1</sup> تفسير الكشاف ١/ ٣٤٦.

<sup>2</sup> تفسير الكشاف للزمخشري ١/ ٣٤٦.

فَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ لَهُـمْ اِلَّابِهِ. وَهُوَ الَّذِيْ مَا شَآءَ كَانَ وَمَا لَمْ يَشَـاْ لَـمْ يَكُنْ، وَلَا يَقَعُ فِيْ الْوُجُوْدِ شَيْءٌ اِلَّا بِتَقْدِيْرِهِ وَمَشِيْتَتِهِ وَمَنْ تَوَكَّلَ عَلَيْهِ كَفَاهُ. )) •

" (اوراگرتم صبر کرواور تقوی اختیار کرو گے، تو شخصیں ان کی کوئی حیلہ سازی نقصان نہیں پہنچا سے گی) اس آیت میں اللہ تعالیٰ (صبر اور تقویٰ اختیار کرنے والوں کو) شریروں کے شراور فاجروں کی حیلہ بازیوں سے، صبر، تقویٰ اور اللہ رب العزت پر توکل کر کے، حفاظت کے راستے بتا رہے ہیں (وہ اللہ) جو ان کے وشمنوں کا احاطہ کرنے والا ہے، جس کے بغیر ان کا کوئی حیلہ اور طاقت نہیں ہو اور اللہ) وہ ذات ہے کہ وہ جو چا ہتا ہے، ہوتا ہے اور جو وہ نہیں چا ہتا نہیں ہوتا، جو اس پر توکل کرتا ہے وہ اس کوکافی ہوجاتا ہے۔ "

علامه محود آلوى مرافشه اس آيت كمعنى كويون واضح فرمات مين:

( ﴿ لَا يَضُرُّكُمُ كَيْدُهُمُ شَيْئًا ﴾ مِنَ الضَّرَرِ لَا كَثِيْرًا وَلَا قَلِيْلًا بِبَرْكَةِ الصَّبِرِ وَالتَّقُوٰى لِكَوْنِهِمَا مِنْ مَحَاسِنِ الطَّاعَاتِ وَمَكَارِمِ الْاَخْدَاقِ، وَمَنْ تَحَلِّى بِذَالِكَ كَانَ فِيْ كَنْفِ اللهِ تَعَالَىٰ وَحِمَايَتِهِ مِنْ أَنْ يَضُرَّهُ كَيْدُ عَدُوّ. ))

"اس آیت کامفہوم یہ ہے کہ صبر اور تقوی کی برکت سے وہ تعصیں نہ تو کم نقصان پہنچا سکتے ہیں، اور نہ زیادہ، کیوں کہ یہ بہترین اطاعت گزاری، اور اچھے اخلاق میں سے ہے۔ اور جو اپنے آپ کو ان دونوں چیزوں (صبر وتقویٰ) سے مزین و آراستہ کر لیتا ہے، تو وہ دیمن کی چالوں سے اللّٰہ کی حفظ وامان میں آجاتا ہے جو

<sup>🗗</sup> تفسير ابن كثير ١ / ٣٩٩.

اسے کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتیں۔''

قار کین کرام غور کیجیے! اللہ ربّ العزت ہم سے دو چیزوں کا مطالبہ کر کے اس کے نتیج میں کس قدر قیمتی انعام کا وعدہ کر رہے ہیں، لیکن ہم ہیں کہ قر آن کو پڑھتے ہی نہیں، اگر میں کس قدر قیمتی انعام کا وعدہ کر رہے ہیں، لیکن ہم ہیں کہ قر آن کو پڑھتے ہی نہیں، اگر دماغوں بھی تو اسے بھی کرنہیں پڑھتے، اور اگر اس کے معانی و مفاہیم کو بھی ہیں تو ہمارے دماغوں پر جدت پہندی کا بھوت سوار ہوجاتا ہے، اور اللہ ربّ العزت کے کیے ہوئے وعدوں کو ہم افسانوں سے تعمیر کرتے ہوئے انظر انداز کردیتے ہیں۔ جب کہ حقیقت میں ہم اللہ ربّ العالمین کی صدق بیانی کو چیلنج کر رہے ہوتے ہیں۔ کیونکہ ارشادِ ربانی ہے:

﴿ وَمَنُ اَصُدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيْعًا ٥ُ ﴾ (النسآء: ٨٧)

"اوراللهرب العزت سے زیادہ کی بات کرنے والا کون ہوسکتا ہے؟"

دوسرےمقام پراوشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَنُ اَصُدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيْلًا ٥ ﴾ (النسآء: ١٢٢)

''اورالله ربّ العزت سے زیادہ تچی بات کس کی ہوسکتی ہے؟''

ربّ العالمین سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کوحقیقی معنوں میں قر آ نِ حکیم اور سنت مطہرہ پر ایمان لانے کی توفیق عنایت فرمائے۔

تيسرا فائده:....ايى جگه سے رزق كاملنا جس كاانسان كووہم وگمان بھى نە ہو۔

الله کا تقوی اختیار کرنے سے انسان کورزق وہاں سے ملنے لگ جاتا ہے کہ جہاں سے اسے گمان بھی نہیں ہوتا، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَنُ يَّتَّقِ اللَّهَ يَجُعَلُ لَّهُ مَخُرَجًا ٥ وَّيَرُزُفُهُ مِنْ حَيْثُ لَا

يَحُتَسِبُ ﴿ ﴿ الطلاق: ٢\_٣)

"اورجو تخف الله سے ڈرتا ہے، الله اس کے لیے راستہ پیدا کردیتا ہے۔ اور اسے

<sup>🗗</sup> روح المعاني 1/ ١٤١.

الیی جگہ ہے رزق پہنچا تا ہے جہاں کا اے گنان بھی نہیں ہوتا۔'' تان ایر میں غمر المہان اللہ میں اللہ

چوتھا فائدہ:....غم والم سے نجات کا ملنا:

تفوی اختیار کرنے کے فوائد و ثمرات میں سے ایک عظیم فائدہ بیہ ہے کہ الله ربّ العزت متقین کو پہنچنے والے مصائب و آلام سے نکلنے کی کوئی راہ نکال دیتے ہیں۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَنُ يَّتَقِ اللَّهَ يَجُعَلُ لَّهُ مَخُورَجًا ٥ ﴾ (الطلاق: ٣) "اور جو شخص الله كا تقوى اختيار كرتا ب، الله تعالى اس كے ليے راه نجات نكال ديتے ہيں۔"

اس آیت کریمه کی تفیر کرتے ہوئے علام محود آلوی والله رقطراز بین:

"اس آیت کامعنی ہے ہے کہ جوآ دمی کوئی بھی کام کرے یا کسی بھی کام سے اللہ سے اللہ سے ڈرتے ہوئے رکارہے، اللہ تعالی (تقویٰ کو) اس کے لیے دنیا، اور آخرت کے غول سے نکلنے کا ذریعہ بنادے گا، اور فائدہ عام ہونے کی نسبت سے بہی معنی زیادہ بہتر ہے۔" •

یہاں پرموضوع کی مناسبت سے عین قرین قیاس ہوگا کہ ایک واقعہ سپر وقر طاس کردیا جائے جوعہد نبوی مطافی ویا میں رونما ہوا تھا۔

" سيّدنا عبدالله بن مسعود فالله بيان كرتے بي كدرسول اكرم منطق آلم كي پاس الك آجى فالله الك آجى فالله الك آجى فالله تقدوه آپ الك آجى فالله تقدوه آپ سے مكلام موئ ، اور كمنے لك الله كارسول! فلال قبيلے كو كول نے اس دات ہم پر حملہ كيا ہے، جس ميں وہ ميرے بيٹے اور اونوں كو لے كے بيں، اور سيّدنا عوف فالله نه بيا بات بتلا كر دونے لكے و رسول اكرم منطق قيل نے فرمايا

<sup>🗗</sup> تفسير روح المعاني: ٢٨/ ١٣٥.

کہ اللہ ہے دعا کرو (امید ہے کہ کوئی راہ نکل آئے)۔ (چنا نچہ سیدنا عوف بن مالک رفائند) اپنی بیوی کے پاس آئے تو اُنہوں نے آپ سے بوچھا کہ بتا وَ اللہ کے نبی مشیقی آئے کے ماتھ ہونے کی مشیقی آئے نے کیا مشورہ دیا ہے؟ تو انہوں نے آپ مشیقی آئے کے ماتھ ہونے والی ساری گفتگو بیان فرمادی۔ چنا نچہ وہ دعا کرتے رہے، یہاں تک کہ اللہ نے ان کے بیٹے کو اور ان کے اونٹوں سے زیادہ اونٹوں کولوٹا دیا تو (وہ خوثی سے) نبی اکرم مشیقی آئے کے پاس آئے، اور سارا قصہ کہ سنایا، تو آپ مشیقی آئے منبر پرجلوہ افروز ہوئے، اور حمد و ثناء کے بعد لوگوں کو اللہ سے دعا کرنے اور اس کی طرف راغب ہونے کی تلقین کی، اور بیآ یت کر بہ تلاوت کی: ﴿ وَمَنْ یَدُّ قِ اللّٰہ اللّٰهُ مَنْحَرَ جُمَا ٥ وَیَرُ زُقُهُ مِنْ حَیْنَ لاَ یَحْتَسِبُ ﴾ " •

بإنجوال فائده: ..... بركات كانزول:

تقوی اختیار کرنے کا ایک عظیم فائدہ ربّ العالمین کی جانب سے نزول برکات بھی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَوُ اَنَّ اَهُلَ الْقُرْى امَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَرَكْتٍ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْارْضِ وَلْكِنُ كَذَّبُوا فَاحَذُنْهُمُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٥ ﴾

(الاعراف: ٩٦)

" اور بے شک اگر بستیوں والے ایمان لے آتے اور تقوی اختیار کرتے، تو ضرور ہم ان پر آسان و زمین سے برکتوں (کے دروازے) کھول دیتے، لیکن انھوں نے جھٹلایا، پس ہم نے ان کے (برے) اعمال کی وجہ سے ان کو پکڑا۔"

<sup>•</sup> مستدرك حساكم: ۱۲ ، ۲۳۸، رقم! ۲۰۳۷ مام حاكم يراتشد فرماتے بين: بيرصديث "صبحب الاسناد" ب، سنسن ابس ماحة، رقم: ۱۱۶۸ يوميرى پراتشد فرماتے بين: اس كى سند كے راوى ثقات بيں مزيد ديكھيں: دلائل النبوة، للبيهقى ۱۲ ، ۲۰ والدر المنثور ،للسيوطى ٢٣٣/٦ وانظر ٢٣٢ الىٰ ٢٣٤.

علم ادر تقویٰ

اس آیت کریمہ میں ربّ العالمین تقوی اختیار کرنے کی صورت میں ہر جانب سے نزولِ برکات کا وعدہ فرمارہے ہیں۔

جِعثا فائده: .... اصلاح اعمال:

تقویٰ کے فوائدِعظیمہ میں ہے ایک فائدہ سیمھی ہے کہ اللہ رب العزت صاحب تقویٰ انبان کے اعمال کی اصلاح فرمادیتے ہیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ نَسَأَيُّهَا الَّذِيُنَ امْنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوُا قَوُلًا سَدِيُدًا ٥ يُّصُلِحُ لَكُمُ اَعُـمَالَكُمُ وَيَغْفِرُلَكُمُ ذُنُوبَكُمُ طُومَنُ يُّطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوُزًا عَظِيْمًا ٥ ﴾ (الاحزاب: ٧٠-٧)

"اے ایمان والو! اللہ سے ڈر جاؤ، اور سیدھی بات کرو (اس کے نتیج میں) اللہ ربّ العزت تمہارے اعمال کی اصلاح فرمادیں گے، اور تمہارے گناہوں کو معاف فرمادیں گے۔ اور جو اللہ اور اس کے رسول مشاعقی آئے کی اطاعت کرتا ہے، اس نے حقیقت میں بڑی کامیانی کو یالیا۔"

عافظ ابن كثير دمشقى مرائليه ان آيات كريمه كي تفسير مين رقمطرازين:

"الله تعالی این مومن بندول کو حکم دے رہے ہیں کہ وہ اس کا تقوی اضیار کریں، اورالله کی ایسے آدی کی مانند عبادت کریں جو (دوران عبادت) گویاالله تعالی کو دیکھ رہا ہو، اور الی سیدھی اور درست بات کہیں، جس میں کوئی کج روی اور انجاف نہ ہو۔ اور الیا کرنے کی صورت میں ان کو ثواب دینے کا وعدہ فرمایا ہے، جس کے نتیج میں وہ ان کے اعمال کی اصلاح فرمادے گا، اور مستقبل میں ہونے والے گناہوں سے تو ہرنے کی طرف راغب فرمادے گا۔"

چنانچه علامه محود آلوی والله فرمات بین:

نفسير ابن كثير: ٣/ ٣٧٥.

علم ادر تقوی ا

(( وَقِيْـلَ إِصْلاحُ الْاعْـمَـالِ اَلتَّـوْفِيْقُ فِيْ الْمَجِيءِ بِهَا صَالِحَةٌ مَرْضِيَّةٌ. )) •

" اصلاحِ اعمال سے مرادیہ ہے کہ الله ربّ العزیّت آئندہ صالح پندیدہ اعمال کی تو فیق عطا فرمادیتے ہیں۔"

مندرجہ بالاعبارات سے معلوم ہوتا ہے، تقوی اختیار کرنے کی صورت میں رب العالمین انسان کو اعمالِ صالحہ کی توفیق عطا فرمادیتے ہیں۔ اور جس خوش قسمت کو اللہ رب العالمین کی طرف سے اعمالِ صالحہ کی توفیق مل جائے ، اس سے بڑھ کرخوش نصیب کون ہوسکتا ہے؟

ڈ اکٹر لقمان سلفی حظاہند نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ''جو شخص تقویٰ اختیار کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کے نیک اعمال قبول کرتا ہے۔ گویا تقویٰ اختیار کرنے کا فائدہ ریجی ہوجاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اعمالِ صالحہ کوشر ف قبولیت بخش دیتے ہیں۔

ساتوال فائده:.....حق وباطل مين تميز:

تقوی افتیار کرنے کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ اللہ رہ العزت انسان کوئی اور باطل میں فرق کو بھھنے کی توفیق عطا فرمادیتے ہیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَالَيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الِنُ تَتَقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنْكُمُ سَيَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ ٥ ﴾ (الأنفال: ٢٩) "المان والوا اكرتم الله سے ڈرو گے تو الله ربّ العزت تحسیں فیصلہ کرنے کی بسیرت عطا فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا، اور تمہاری خطا وَں کومٹا کر تمسیں معاف فرمائے گا ور

امام ابن كثير والله تحرير فرمات بن:

(( فَإِنَّ مَنِ اتَّقَى اللَّهَ بِفِعْلِ أَوَامِرِهِ وَتَرْكِ زَوَاجِرِهِ وُفِّقَ لِمَعْرِفَةِ

الْحَقِّ مِنَ الْبَاطِلِ. )) •

'' جو شخص الله سے ڈرتے ہوئے اس کے احکام کو بجا لائے گا، اور اس کی منع کی ہوئی چیزوں کو ترک کردے گا۔ اس کو اللہ رتِ العزت حق و باطل کے پہچاننے کی تو فیق عطا فرمادیتے ہیں۔''

امام فخرالدين الرازى براشيه اس آيت كريمه ك تحت لكهة بين:

(( قَوْلُهُ ﴿ وَيَجْعَلُ لَكُمُ هُوُقَانًا ﴾ وَالْمَعْنَى آنَهُ تَعَالَىٰ يُفَرِّقُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الْكُفَّادِ، وَلَمَّا كَانَ اللَّفْظُ مُطْلَقًا وَجَبَ حَمْلُهُ عَلَىٰ جَمِيْعِ الفُرُوقِ الحَاصِلَةِ بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْكُفَّادِ، فَنَقُولُ: هٰذَا الْفُرْقَانُ الفُرُوقِ الحَاصِلَةِ بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْكُفَّادِ، فَنَقُولُ: هٰذَا الْفُرْقَانُ إِمَّا فِي الْمُوالِ اللَّخِرَةِ، إِمَّا فِي اللَّهُ وَفِي الْحَوالِ اللَّهُ وَفِي الْحَوالِ اللَّخِرَةِ، إِمَّا فِي الْمُحوالُ الشَّلُوبِ وَهِي الْاحْوالُ الشَّلُوبِ وَهِي الْاحْوالُ الشَّلُوبِ السَّلَطِينَةُ اوْ فِي الْاحْوالِ الشَّلُوبِ السَّلَطِينَةُ اوْ فِي الْاحْوالِ الشَّلُوبِ وَهِي الْاحْوالُ الشَّلُوبِ وَهِي الْاحْوالُ الشَّلُوبِ وَهِي الْاحْوالُ الشَّلُوبِ وَهُي الْمُولُدِ اللَّهُ الْوَلِي الشَّلُوبِ وَاللَّهِ السَّلَطَ اهْرَةِ، إِمَّا فِي احْوالِ الْقُلُوبِ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُولُدِ اللَّهُ الْمُورُدِ.

آحَدُهَا: أَنَّهُ تَعَالَىٰ يَخُصُّ الْمُؤْمِنِيْنَ بِالْهِدَايَةِ وَالْمَعْرِفَةِ.

وَثَانِيهَا: آنَّهُ يَخُصُّ قُلُوْبَهُمْ وَصُدُوْرَهُمْ بِالْإِنْشِرَاحِ كَمَا قَالَ:

﴿ اَفَمَنُ شَرَحَ اللَّهَ صَدُرَهُ فَهُوَ عَلَىٰ نُوْدٍ مِّنُ رَّبِّهِ ﴾

وَثَالِثُهَا: أَنَّهُ يُزِيْلُ الْغِلَّ وَالْحَقْدَ وَالْحَسَدَ عَنْ قُلُوْبِهِمْ، وَيُزِيْلُ الْمُنَافِقَ وَالْكَافِرَ الْمَكُورِهِمْ، مَعَ أَنَّ الْمُنَافِقَ وَالْكَافِرَ يَسَكُونُ قَلْبُهُ مَمْ لُوْءً مِنْ هٰذِهِ الْآخُوالِ الْخَسْلِيَّةِ الْخُلُوقِ اللَّهُ مَمْ أَنَّ الْمُنَافِقَ الْخُلُوقِ اللَّهُ مَا أَنْ الْمُنَافِقَ الْخُلُوقِ اللَّهُ مَا الْمُنْ الْم

وَالسَّبَبُ فِي حُصُولِ هٰذِهِ الْأُمُورِ أَنَّ الْقَلْبَ إِذَا صَارَ مُشْرِقًا

<sup>1</sup> المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير، ص: ٥٣٥، دار السلام، الرياض.

بِعَاعَةِ اللهِ تَعَالَىٰ زَالَتْ عَنْهُ كُلُّ هَذِهِ الظُّلُمَاتِ لِآنَّ مَعْرِفَةَ اللهِ نُوْرٌ، وَهٰذِهِ الْآخُلاقُ ظُلُمَاتٌ وَإِذَا ظَهَرَ النُّوْرُ فَلَا بُدَّ مِنْ زَوَالِ الظُّلْمَةِ.

وَإِمَّا فِى الْآخُوالِ الظَّاهِرَةِ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ يَخُصُّ الْمُسْلِمِيْنَ بِالْعُلُوِ وَالْفُلُوِ، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَالْعُلُوِ وَالْفُلُودِ، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِلْهَ العِزَّةُ وَلِلَهُ اللَّهِ لَهُ وَلِللَّهُ اللَّهُ لِيَ اللَّهُ اللَّ

" ﴿ وَيَسَجُعُ لَ لَكُمُ فُوْ قَالًا ﴾ كامعنى يه بكرالله تعالى تمهار ساور كفار كدر در ميان فرق واضح فرماد سے گا۔

مطلق لفظ ہونے کی بناء پراہے مونین و کفار کے درمیان برقتم کے فرق پرمحمول کرنا واجب ہے۔ لہذا یہ فرق یا تو دنیاوی احوال کے اعتبار سے ہوگا یا اُخروی احوال کے اعتبار سے ہوگا یا اُخروی احوال کے اعتبار سے۔

د نیاوی اعتبار سے پھراحوال قلوب (دلوں) کے باطنی (حالات) کے اعتبار سے ہوگا ، یا ظاہراحوال کے اعتبار ہے۔

- (۱) احوال قلوب (دلوں کے باطنی حالات) کے اعتبار سے بیفرق کی طرح سے ہوسکتا ہے۔
  - (۲) دلوں اور سینوں کو کشادہ کرنے میں مومین کی تخصیص جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ اَفَمَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَدُرَهُ لِلْإِسُلامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُوْرٍ مِّنُ رَّبِّهِ ﴾

" كيالى جس شخص كے سينے كوالله ربّ العزت نے اسلام كے ليے كشاده فرماديا ہے، لي وہ اينے رب كے نورير ہے۔"

(٣) الله ربّ العزت ان كے سينول سے دھوكه اور حمد و بغض كو نكال ديتے ہيں، اور مكر و

<sup>📭</sup> تفسير كبير للرازى ٥ ١٥٣/١، ١٥٤.

فریب کوان کے سینوں سے ذائل فرمادیتے ہیں۔

جب کہ منافق و کافر کا دل ان تمام بری چیزوں سے بھرا ہوتا اور مذموم عادات سے اٹا ہوا ہوتا ہے۔

اور ان تمام چیزوں کے حصول کا سبب یہ ہے کہ جب دل اطاعت الہی میں مشغول ہوجاتا ہے، تو اس کے نتیج میں یہ سارے کے سارے اندھرے چھٹ جاتے ہیں، کیوں کہ ربّ العالمین کو پہچان لینا نور ہے۔ جب کہ یہ فلموم عادات اندھرے ہیں۔ اور نور کے ظاہر ہونے کی صورت میں اندھروں کا حجھٹ جانا لازمی چیز ہے۔

امام رازی برائند کی مفصل کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ تقوی اختیار کرنے کی صورت میں رب العالمین مونین کو ہر اعتبار سے کفار اور اہل باطل سے ممیز اور متاز فر مادیتے ہیں، اور مونین کے اندر کفار اور اہل باطل سے ہر مکن فرق واضح نظر آئے گا۔

واكر القمان سلقى مخطالند فدكوره بالا آيت كى تفيير ميس لكصة بين:

"الل ایمان کو بشارت دی گئی ہے کہ اگر وہ مال اور اولاد کی وجہ سے گناہوں کا ارتکاب نہیں کریں گے، اور اپنی زندگی میں اللہ کے اوامر کی اتباع اور نواہی سے اجتناب کریں گے، تو اللہ تعالی لوگوں کے دلوں میں ان کی جیب وعزت بھا

دے گا، اور کوئی شخص ان کے اہل وعیال، مال و دولت اور عزت و ناموس پر دست درازی کرنے کی جرأت نہیں کرے گا۔ بعض مفسرین نے '' فرقان' کامعنی یہ بیان کیا ہے کہ اللہ تعالی ایسے لوگوں کی نیک شہرت کو چہار دا نگ عالم میں عام کردےگا۔اس کامعنی ہی بھی بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ انھیں حق و باطل کی تمیز دے گا، اورشبہات سے دور رکھے گا۔سدی نے اس کامعنی " نجات" بتایا ہے، الله تعالی اسے کامیالی سے ممکنار کرے گا اور دنیا کی مصیبتوں سے نجات دے گا۔ جيما كداللد فورة طلاق آيت (٢) مل فرمايات:

> ﴿ وَمَنُ يَّتِّقِ اللَّهَ يَجُعَلُ لَّهُ مَخُرَجًا ۞ ﴿ (الطلاق: ٢) "جوالله سے ڈر کے گا، اللہ اس کے لیے راستے نکالے گا۔"

آ محوال فائده: .... گنامول كے معاف مونے كى بشارت اور خطاؤل كى يرده بوشى: دنیا میں اہل تفوی پررب العالمین کی جانب سے نازل ہونے والے انعامات میں سے ایک انعام بی بھی ہے کررت القالمین نے تقوی اختیار کرنے کے نتیج میں گناہوں کی بخشش اورمعانی کا اعلان فرمادیا ہے، اور اس کے ساتھ ان گناہوں کی بردہ پوٹی کا وعدہ بھی فرمایا ہے۔ جن كاوه مرتكب مواتها، چنانچدارشاد بارى تعالى ب:

﴿ يَاٰ يُهَا الَّذِينَ امْنُواۤ اِنُ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَّكُمْ فُرُقَانًا وَّيُكَفِّرُ عَنُكُمُ سَيَّاتِكُمْ وَيَغْفِرُلَكُمْ ﴿ وَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ٥ ﴾ (الأنفال: ٢٩) " أے ایمان والو! اگرتم الله سے ڈرجاؤ کے تو الله ربّ العزت مصي فيلے كى توت عطا فرمائے گا ،اورتمہاری خطا وَل کومٹا کر شمصیں معا**ف فر**مادے گا۔اوراللہ تعالى بهت فضل والا ہے۔"

علام شوكاني والله اس آيت كريم كاس صفى ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيّاتِكُمْ ﴾ كا

مفہوم ان الفاظ سے بیان فرماتے ہیں:

علم ادر تقوی

P.F

(﴿ وَيُكُفِّرُ عَنْكُمْ سَيَالِكُمْ ﴾ أَى يَسْتُرُهَا حَتَى تَكُوْنَ غَيْرَ ظَاهِرَةٍ ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ﴾ مَا اقْتَرَفْتُمْ مِنَ الذُّنُوبِ الَّتِى تُغْفَرُ ، الْكَبَائِرُ ، وَقِيْلَ: إِنَّ الْمُرَادَ بِالسَّيِّ عَاتِ: اَلصَّغَائِرُ وَبِالذُّنُوبِ الَّتِى تُغْفَرُ ، الْكَبَائِرُ ، وَقِيْلَ: إِنَّ الْمُرادَ بِالسَّيِ عَاتِ الصَّغَائِرُ وَبِالذُّنُوبِ وَمَا تَأَخَّرَ . )) • الْمَعْنَى اَنَّهُ يَغْفِرُ لَهُمْ مَا تَقَدَّمَ مِنَ الذُّنُوبِ وَمَا تَأَخَّرَ . )) • (اورتمهاری خطاول کومٹا دے گا) یعنی ان کی پردہ پوثی فرمادے گا، یہاں تک کہوہ (کی پر) ظاہر نہیں ہوکیں گے۔ (اور تمیں بخش دے گا۔) یعنی جو بھی تم کہوہ (کی پر) ظاہر نہیں ہوکیں گے۔ (اور تمیں بخش دے گا۔) یعنی جو بھی تم نے گناہ کے ہیں (سب کے سب معاف فرمادے گا) ایک قول ہے کہ سینات ہے مرادصغیرہ گناہ ، اور وہ گناہ جن کے بخشے جانے کا تذکرہ ہے، وہ کمیرہ گناہ سے اور دی گناہ جن کہ الله ربّ العزت ان کے گزشتہ اور آ کندہ تمام کے ہیں۔ اور دی گا، کہا گیا ہے کہ الله ربّ العزت ان کے گزشتہ اور آ کندہ تمام کا مراد کے گا،

### علامه خازن والله تحرير فرمات بي:

(( ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمُ سَيِّاتِكُمُ ﴾ يَعْنِى وَيَمِحُّ عَنْكُمْ مَا سَلَفَ مِنْ ذُنُوْبِكُمْ ﴿ وَيَغْفِرُلَكُمُ ﴾ يَعْنِى وَيَسْتَرُ عَلَيْكُمْ بِاَنْ لَا يَفْضَحَكُمْ فِى الدُّنْيَا وَلا فِى الآخِرَةِ. ))

" ﴿ وَيُسْكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ ﴾ كمعنى بين تبهارك كُرْشة كنابول كومعاف فرمادك الله و كالمحل الله فرمادك الله و كالمحل الله فرماد في الله في

پر وہاں رہ ہے وہ سروہ اس میں میں وہ اس عوام ہوئے۔ قار کین کرام غور سیجے! تقویٰ اختیار کرنے سے دنیا میں کس قدر انعاماتِ الہمیہ کی بارش برتی ہے، رحموں کا نزول ہوتا ہے، مصائب و آلام آنے کے باوجود دل اطمینان کی دولت سے مال مال ہوتا ہے، مصائب اور تکالیف سے نجات ملتی ہے۔ اور سب سے بڑھ کریہ کہ

فتح القدير، للشوكاني ٢٨٨/٢.

رتِ العالمین، مالک یوم الدین، رحیم بالمؤمنین کی رضا اورخوشنودی کے بادل ہمہ وفت متفین کے سر پرسائی آئن رہتے ہیں۔ اور پھراس خوش نصیب کی خوش بختی کا اندازہ لگائے، جس کے گئا ہوں کا اعلان دنیا میں ہی فرمادیا جائے۔اَللّٰہُمَّ اجْعَلْنَا مِنَ الْمُتَّقِیْنَ.

نواں فائدہ:.....دنیا میں افضل ترین انسان ہونے کی گارنٹی:

انسانی فطرت ہے کہ وہ اپنے آپ کومعزز سے معزز تر بنانے کی کوشش کرتا ہے، افضل سے افضل تر بننے کی جدو جہد میں مگن رہتا ہے۔ اس مقصد کے لیے ایسے کام کرتا ہے، جن کے کرنے سے لوگوں میں اس کا مقام و مرتبہ دوبالا ہوسکے۔ ہرممکن ایسے فعل سے گریز کرتا ہے، جس سے لوگوں کے درمیان اس کے مقام و مرتبہ پر برے اثر ات مرتب ہوں۔

الله ربّ العزت متقین کو دنیا کا معزز ترین انسان قرار دیتے ہیں۔ ارشادِ باری

تعالیٰ ہے:

﴿ يَسَانُهُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمُ مِّنُ ذَكَرٍ وَّانُثْنَى وَجَعَلُنْكُمُ شُعُوبًا وَّقَبَآئِلَ لِيَعَارَفُولًا إِنَّ اكْرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ اَتُقْكُمُ طَانَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيُرٌ ٢٠ ﴾ لِتَعَارَفُولًا إِنَّ اكْرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ اَتُقْكُمُ طَانَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيُرٌ ٢٠ ﴾ (الححرات: ١٣)

" اے لوگو! ہم نے تصمیں مرد وعورت سے پیدا کیا، اور ایک دوسرے کے تعارف کے لیے تصمیں مختلف خاندانوں اور قبیلوں میں تقسیم کردیا۔ بے شک اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ معزز وہ آ دی ہے، جوسب سے زیادہ (اللہ سے) ڈرنے والا ہو۔ بے شک اللہ تعالیٰ خوب جانے والا ہے، خوب خبرر کھنے مال سے "

اورنى اكرم خاتم النبيين منطق لين في د ججة الوداع" كخطبه مين ارشاد فرمايا تفا:

(( يَـاً يُّهَا النَّاسُ اَلا إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ اَلا إِنَّ اَبَاكُمْ وَاحِدٌ، اَلا لا فَضْلَ لِعَرَبِيِّ عَلَىٰ عَجَمِيٍّ، وَلا لِعَجَمِيٍّ عَلَىٰ عَرَبِيٍّ وَلا اَحْمَرَ عَلَىٰ أَسُودَ، وَلا أَسُودَ عَلَىٰ أَحْمَرَ إِلَّا بِالتَّقُوٰى. )) •
" اے لوگو! تمہارا رب ایک (الله) ہے، اور تم سب کا باب بھی ایک (سیّدنا آدم مَلَیْنا) ہے۔ خبردار! تم میں ہے کسی عربی کو عجی پر، اور عجی کو عربی پر کوئی فضیلت فضیلت نہیں ہے۔ اور نہ بی کسی سیاہ کو سرخ پر اور سرخ کو سیاہ پر کوئی فضیلت حاصل ہے، گرتقویٰ کے ساتھ۔"

دسوال فائده:....اولا د کی حفاظت:

تقویٰ کے فوائد وثمرات میں سے ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ ربّ العالمین اس کی برکت سے انسان کی اولا دکی حفاظت بھی فرماتے ہیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلُيسَخُسْ الَّـذِيْنَ لَوُ تَـرَكُـوُا مِنُ خَلَفِهِمُ ذُرِّيَّةٌ ضِعْفًا خَافُوُا عَلَيْهِمُ فَلُيَّقُوُا اللَّهَ وَلِيَقُولُوا قَوُلًا سَدِيْدًا ٥ ﴾ (النسآء: ٩) "ان لوگول كودُرنا چاہے كماكروه اسے پیچے كزور اولاد (نفے منصے سيحے) چھوڑ

جائیں، جن کے ضائع ہونے کا انھیں خطرہ ہو، تو ان لوگوں کو چاہیے کہ اللہ سے

درجائيں اورسيدهي سيدهي بات كيا كريں۔'' .

اس آیت کریمہ پراگرغور کیا جائے توبہ بات سامنے آتی ہے کہ والدین کے دلوں میں خونب البی نہ ہونے کی صورت میں ان کی اولا د کے ضائع ہونے کا خدشہ ہے۔اور معلوم ہوتا ہے کہ آباء واجداد کا تقویٰ نسلوں کی حفاظت کرتا ہے۔

جیما که ''سورة الکہف'' کی به آیت کریمہ اس کی مزید وضاحت کرتی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَاَشًا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيُمَيْنِ فِي الْمَدِيْنَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنُزُّلَهُ مَا وَكَانَ اَبُوهُمَا صَالِحًا فَارَادَ رَبُّكَ اَنُ يَّبُلُغَاۤ اَشُدَّهُمَا

مسند أحمد: ١١١٥، وقع: ٢٣٤٨٩. شخ شعيب نے اے "صحح الاسناد" كہا ہے۔

علم الا تقوی ا

وَيَسُتَخُوجَا كَنُوزَهُمَا رَحُمَةً مِّنُ رَّبِكَ وَمَا فَعَلَّتُهُ عَنُ اَمُوِی طَفَلِتُهُ عَنُ اَمُوِی طَفَلِتُهُ عَنُ اَمُوی طَفَلِکَ تَاوِیْلُ مَا لَمُ تَسْطِعُ عَلَیْهِ صَبُرًا ٥ ﴾ (الکهف: ٨٢)

"اور دیوارکا قصہ یہ ہے کہ اس میں شہر کے دویتیم نیچ ہیں، جن کا خزاندان کی اس دیوار کے نیچ وفن ہے، ان کا باپ بڑا نیک فخص تھا، تو تیرے رب کی عامت تھی کہ یہ دونول پتیم اپنی جوانی کی عمر میں آ کر اپنا یہ خزانہ تیرے رب کی مہر بانی اور رحمت سے نکال لیں۔ میں نے اپنی رائے سے کوئی کام نہیں کیا یہ تھی اصل حقیقت ان واقعات کی، جن پر آپ سے صبر نہ ہوسکا۔"

محترم قارئین کرام! یہاں تک آپ دنیا میں حاصل ہونے والے، تقویٰ کے دی فوائد پڑھ چکے ہیں۔

تِلُكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ فَلِلَّهِ الْحَمُدُ.

اب ہم آخرت میں تقوی اختیار کرنے سے حاصل ہونے والے شمرات اور فوائد کو قرآن وسنت سے ذکر کرتے ہیں۔

## (۲) آخرت میں عاصل ہونے والے تقویٰ کے فوائد وثمرات:

پېلا فائده:....اچھاانجام:

پر میں بار باراس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے کہ بہترین انجام کار صرف متقین کے لیے ہے۔ ان میں سے چندایک آیا سے کر یمہ پی خدمت ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ تِسْلُلُکَ الدَّارُ الْاخِرَةُ نَجُعَلُهَا لِلَّذِیْنَ لَا یُرِیدُدُونَ عُلُوًّا فِی الْاَرْضِ

وَلَا فَسَادًا ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِیْنَ ٥ ﴾ (القصص: ٨٣)

" یہ آخرت کا گر ہم ان لوگوں کے لیے مقرد کردیتے ہیں، جو زمین میں نہ تو برائی کی چاہت رکھتے ہیں اور نہ ہی فساد کرتے ہیں۔ اور بہترین انجام متقین

کے لیے ہے۔''

جب فرعون نے بنی اسرائیل کے بچول کوموت کے گھاٹ اتار نے کا فیصلہ کرلیا ، اورسیدنا موی عَلَیْلاً کواس بات کی خبر ملی تو انھوں نے اپنی قوم کورجوع الی الله ، اس سے مدد ما تکنے ، اور اس پر بھروسہ کرنے اور صبر کرنے کی نصیحت فرمائی ، کیونکہ ہر حال میں مومن اور متقی کا تعلق اللہ تعالی کے ساتھ ہوتا ہے۔اس کامل اور کمل یقین کے ساتھ کہ جس کا مددگار رب العالمین ہوتا ہے،اس کا کوئی بال بیانہیں کرسکتا۔

اورسیّدنا موی مَلیّنا ف بن اسرائیل کو به بشارت بھی دی کہ بالآخر غلبت صیب ہی حاصل موگا، اور آخرت کی کامیا بی متقین کے لیے ہے۔ چنا نچداللدرب العالمین سیدنا موی مالیا کا بارے میں فرماتے ہیں کہ:

﴿ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا ٤ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا

مَنُ يَّشَآءُ مِنُ عِبَادِهِ ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ٥ ﴾ (الأعراف: ١٢٨) "سيدنا موى مَلينال نے اپن قوم سے فرمايا ، الله سے مدد مانكو ، اور صبر كرو \_ بے شك بیز مین الله کی ہے۔ وہ اینے بندول میں سے جمع جا بتا ہے، اس کا وارث بنادیتا ہے،اور بہترین انجام مقین کے لیے ہے۔'' دُ اكْرُفْضُلِ اللِّي حَظَالِلْهِ كَلْصَتْحَ بِينٍ:

"ارشاد بارى تعالى ﴿ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

"انجام کارمتقیوں کے لیے ہے"

اس سےمرادیہ ہے کہان کے لیے تائیداللی ہے۔اور دنیاو آخرت میں انجام کار قابل تعریف ہوتا ہے۔ ٥

اس بارے میں ذیل میں چندمفسرین کے اقوال ملاحظ فرمایے:

(۱) علامه زخشرى والله في الكهاب؛

از ڈاکٹر فضل الھی، ص: ۱۰۸.

اورسورة "النازعات" مين ارشاد فرمايا:

﴿ وَاَمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوْى ۚ فَ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِىَ الْمَاُوٰى ۚ ﴾ (النازعات: ٣٩،٣٨)

ئے۔ ''اور جواپنے رب کے مقام سے ڈرا، اور اپنے نفس کوخواہش کی اتباع سے روکا تو

بے شک جنت اس کا ٹھکانہ ہوگا۔"

جو شخص تقویٰ اختیار کرتا ہے، روزِ حساب، اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرتا

ہے، اس لیے فرائض کی پابندی کرتا ہے، اور گناہوں سے بچتا ہے، اسے اس کا رب دوجنتیں عطا فرمائے گا، ایک ترک ِ معاصی کے بدلے، اور دوسری عمل صالح کے عوض کہا جاتا ہے کہ

ایک کانام' جنت عدن' ہے، اور دوسری' جنت نعیم' ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتْنِ ٥ ﴾ (الرحمن: ٢١)

"اور جو شخص اپنے رب کے سامنے کھڑا ہوکر حساب دینے سے ڈرتا ہے، اس کے

ليے دوباغ ہيں۔"

آخرت میں تقویٰ کی وجہ ہے ملنے والے انعامات الہید کی فہرست ویسے تو بہت طویل ہے، کیکن اختصار کے پیش نظر ہم صرف ان پر ہی اکتفاء کرتے ہیں۔



# اسباب تقوى

محرم ڈاکٹر فضل الہی حظاللہ نے اپنی کتاب'' تقویٰ'' میں (پندرہ) اسباب نقل کیے ہیں جن میں سے ہم چندایک کا خلاصہ مدیہ قارئین کردہے ہیں۔

# (۱) فرضيت تقويٰ كو پيش نظر ركھنا:

جس طرح رب العالمين نے قرآن عليم ميں متعدد آيات كريمه ميں اپنے بندوں كوتقوى اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔ ایسے ہی نبی کریم مشکھ این نے بھی کی احادیث میں تقوی کی فرضیت بیان فرمائی ہے۔اس بات کو سجھنا اور یا در کھنا ایمان دار شخص کومتق بنانے میں انتہائی اہم کردار ادا کرے گا، کیوں کہ بندہ مومن کے لیے اللہ تعالی اور رسول کریم مطیع آنے کے محم کی فوری تعمیل كے بغيركوئي جارہ نہيں۔رب العالمين نے اہل ايمان كے بارے ميں خود فرمايا ہے:

﴿ وَمَا كَانَ لِـمُـؤْمِنِ وَّكَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُكُ أَمُرًا أَنُ يَّكُونَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ مِنُ أُمُرِهِمُ ﴿ وَمَـنُ يَعُصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ ضَلَّ

ضَلَّلًا مُّبِينًا ٥ ﴾ (الأحزاب: ٣٦)

'' الله تعالی اوراس کے رسول کے کسی بات کا فیصلہ کرنے کے بعد کسی ایماندار مرد اورائیان والی عورت کے لیے کوئی اختیار ہاتی نہیں رہتا ، اور جو مخص اللہ تعالی اور اس کے رسول کی نافر مانی کرےگا، وہ صریح گمراہی میں پڑے گا۔''

# (٢) فوائدتقويٰ كوپيش نظرر كھنا:

انسان کی فطرت ہے کہ جس طرح وہ،مفید چیز کو پسند کرتا ہے اور اس کے حصول کی طرف راغب ہوتا ہے۔ ای طرح تکلیف دہ چیز کو ناپند کرتا، اور اس سے بیچنے کی ہرممکن کوشش کرتا على الاتقوى

ہے، تفویٰ کے دنیا اور آخرت میں حاصل ہونے والے کتنے ہی فوائد وثمرات ہیں۔ اگرتقویٰ کے بیسب فوائد وثمرات انسان کی نگاہوں کے سامنے رہیں تو وہ کیوں کرتقویٰ

سے مندموڑ کر کسی اور چیز کی طرف متوجہ ہوگا؟

تو جو شخص تقویٰ کے فوائد وثمرات کو جاننا، سمجھنا اور یا درکھنا چاہے وہ کثرت اور توجہ ے قرآن وسنت کا مطالعہ جاری رکھے، کیونکہ ان دونوں میں اس بارے میں بہت<u>ے مواد</u> موجود ہے۔

### (٣) الله تعالى اور تقزير يرايمان ركهنا:

انسان کومتقی بنانے والی باتوں میں ہے ایک بات ریجی ہے، کہ وہ اللہ تعالیٰ اور نقتریر ر ایمان لائے۔ سیّدنا عبادہ بن الصامت زمانٹنا نے ای بات کی بوقت موت اینے بیٹے کو وصیت فر مائی۔امام تر فدی نے عطاء مرافقہ سے روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے بیان کیا:

'' میری ملاقات صحائی رسول ﷺ سیّدنا عبادہ بن الصامت بڑاٹنو کے صاحبزادے ولیدہے ہوئی ،تو میں نے ان سے یو چھا:

"آپ کے والد کی موت کے وقت کیا وصیت تھی؟"

انہوں نے جواب دیا:

"ميرے والدگراي نے مجھے بلايا اور فرمايا:

(( يَا بُنَيَّ ا اتَّقِ اللَّهَ ا وَاعْلَمْ أَنَّكَ لَنْ تَتَّقِىَ اللَّهَ حَتَّى تُوْمِنَ بِاللَّهِ،

وتُوْمِنَ بِالْقَدْرِ كُلِّهِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ.)) •

'' اے میرے چھوٹے بیٹے اللہ کا تقویٰ اختیار کرو، اور اچھی طرح سمجھ لو کہ تم الله تعالى پرايمان لائے بغير اور تقدير پرخواه وه اچھي جو يا بري متقى نيس بن

علىم اور تقوى الم

### (۴) راو مدایت پر آنا:

الله عزوجل كى اپنے بندول پر بيعنايت ہے كہ جوكوئى راہ مدايت پر آئے ، وہ اس كومزيد مدايت عطافر ماتے ہيں، اور نعت تقوى سے نوازتے ہيں۔ارشادِ بارى تعالى ہے:

﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوُا زَادَهُمُ هُدًى وَّاتَّهُمُ تَقُوهُمُ ﴾ (محمد: ١٧)

'' اور جولوگ راہ ہدایت پر آئے ، اللہ تعالی انہیں اور زیادہ ہدایت دیتا ہے اور انہیں ان کے تفویٰ کی توفیق عطا فرماتے ہیں۔''

علامہ شوکانی اپن تفیر میں تحریر کرتے ہیں: ﴿ وَالَّـذِیْنَ الْهُنَدُوا زَادَهُمُ هُدًى ﴾ لین جولوگ راو خیر کی ہدایت پاکر اللہ تعالی کے ساتھ ایمان لاتے ہیں اور ان کے احکامات بجالاتے ہیں، تو وہ انہیں مزید ہدایت کی تو فیق عطافر ما تا ہے۔

﴿ وَاللَّهُمْ تَـ قُوهُمْ ﴾ اورانبيس تقوى سنوازتا باوراس كواختيار كرن ميسان كى اعانت فرماتا بــ

## (۵) مشکوک چیزوں کوترک کرنا:

تقوی تک پہنچانے والے اُمور میں سے ایک بیہ ہے، کہ بندہ شک وشبدوالی چیز سے دور ہو جائے۔سیّدنا عبدالله بن عمر فرالجان نے فرمایا:

(( لا يَبْلُغُ الْعَبْدُ حَقِيْقَةَ التَّقُوى حَتَّى يَدَعَ مَاحَاكَ فِي الصَّدْرِ)) 
( لا يَبْلُغُ الْعَبْدُ حَقِيْقَةَ التَّقُوك حَتَّى يَدَعَ مَاحَاكَ فِي الصَّدْرِ)
( بنده تقوى كى حقيقت كواس وقت تكنيس پنچتا، يهال تك كهوه سين من كظك والى چيز كونه چهور دے\_'

### (۲) روز بےرکھنا:

روزوں کی عظیم ترین برکات میں سے ایک یہ ہے ، کہ وہ روزہ داروں کومتی بنانے کا

<sup>•</sup> صحيح البعارى، كتاب الإيمان، باب قول النبي ، (" بُنىَ الإسكرمُ عَلَى خَمْسٍ"، ص: ٤، طبع دار السلام.

سبب بنت بیں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَيْ اللَّهِ اللَّهِ يُنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ ٥ ﴾ (البقرة: ١٨٣)

"اے ایمان والوائم پرروزے فرض کردیئے گئے ہیں، جیسے تم سے پہلے لوگوں پر فرض کے ایمان والوائم پر اور اختیار کرو۔"

شخ سعدی اپنی تفسیر میں: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ "تاكم متى بن جاؤ-"كے بارے میں فرماتے ہیں: كونكدان میں الله تعالى ك فرماتے ہیں: كيونكدان میں الله تعالى ك حكم كو بجالا نا اور ان كى منہيات كوترك كرنا ہے۔ •

### (2) عدل وانصاف كرنا:

رب العالمين نے عدل كوبھى باعث تقوى قرار ديا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ اِعُدِلُوا سَهُوَ أَقُرَبُ لِلتَّقُوٰى لَوَاتَّـقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ ٢ بِمَا تَعُمَلُونَ ٥ ﴾ (المائده: ٨)

'' عدل کیا کرو، وہ تقویٰ سے زیادہ قریب ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کرو، بے شک اللہ اس سے جوتم کرتے ہو پوری طرح باخبر ہے۔''

شخ سعدى الى تفسير مين تحريركرت بين:

"م جس قدر عدل کرنے کی حرص کرو گے ، اور اس کے مطابق عمل کرنے کی کوشش کرو گے ، اور اس کے مطابق عمل کرنے کی کوشش کرو گے ، تعدل کے کوشش کرو گے ، تعدل کے معدل کے معمل ہونے پر تفویٰ بھی کامل ہوجائے گا۔"

## (۸)عبادت کرنا:

الله عزوجل في افي عبادت كوتفوى كحصول كاذريعه بنايا ب-ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ لَسَايُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكُمُ لَا لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَاكُمُ لَكَمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَتَقُونَ كُنَ ﴾ (البقرة: ٢١)

''اے اُوگو! تم اپنے آب کی عبادت کرو، جس نے تنہیں اور تنہارے پہلے لوگول کو پیدا فرمایا، تا کہ تم مثقی بن جاؤ۔''

شخ سعدى اپى تفسير ميں رقم طرازين:

"ارشادِ باری تعالی ﴿ لَعَلَّکُمْ تَتَقُونَ ﴾ بین اس بات کا احمال ہے، کہ معنی ہے ہو:

"بلاشہ تم جب صرف اللہ تعالی کی عبادت کرو گے، تو اس کی وجہ سے ان کی ناراضی
اور عذاب سے فی جاؤ گے، کیونکہ تم نے اس سے بچاؤ کا سبب اختیار کیا ہے۔"
اور اس معنی کا احمال بھی موجود ہے، کہ: "جب تم اللہ تعالی کی عبادت کرو گے، تو تم تقوی کی ہے آراستہ و پیراستہ ہو کر متقیوں میں شامل ہو جاؤ گے۔"

بہر حال دونوں معانی درست ہیں، اور وہ ایک دوسرے کے لیے لازم و ملزوم ہیں، کیونکہ صحیح معنوں میں عبادت کرنے والا متقیوں میں سے ہو جاتا ہے، اور جو کی متقیوں میں سے ہو جاتا ہے، اور جو کی متقیوں میں سے ہو گیا ، اس کو اللہ تعالی کے عذاب اور ناراضی سے نجات میسر آ جاتی ہے۔" •

# (٩) اہل تقویٰ کی سیرتوں کو پیش نظر رکھنا:

عام طور پر عمل کا اثر بات سے زیادہ ہوتا ہے۔ تو جو خص اہل تقویٰ کے مقدس گروہ میں شامل ہوتا ہے، وہ اہل تقویٰ کی مبارک سیرتوں کا مسلسل مطالعہ اور تذکرہ کرتا رہے، اور آئییں اپنی نگاہوں کے سامنے رکھے اور ساری کا نئات کے متقبوں کے امام ہمارے نبی کریم مضطح آیا م بھر دیگر انبیاء علاستان ، حصرات صحابہ ریکن تھے ہیں اور سلف صالحین رحمہم اللہ کی سیرتوں کو چیش نظر رکھے۔ رہمت اللہ سے اُمید واثن ہے، کہ اس عمل سے انسان کے دل میں راہ تقویٰ کی برآنے کے کہ اس عمل سے انسان کے دل میں راہ تقویٰ برآنے کے

لیے جذبہ صادقہ موجزن ہوگا ، اور اس بارے میں ذوق وشوق میں اضافہ ہوگا۔

## (۱۰) سبیل الله کی انتاع اور دیگر راهول کوترک کرنا:

رب العالمين كے الل اور قطعی ضا بطوں میں سے ایک بیہ ہے، كہ جو خض اس كی راہ كی ابتاع كرے اور ديگر را ہوں كوچھوڑ دے، وہ اس كوشتی لوگوں میں شامل ہونے كی سعادت سے بہرہ ور فرمادے گا۔ارشادِ بارى تعالى ہے:

﴿ وَأَنَّ هٰ لَمَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمُ عَنْ سَبِيلِهِ ﴿ ذَٰلِكُمْ وَصَٰكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ٥ ﴾ (الانعام: ٥٣) '' اور بلاشبہ یہ میری سید می راہ ہے، سواس پر چلو، اور دوسری راہوں پرمت چلو، وہ مہیں اس کی راہ سے جدا کر دیں گی۔ اس بات کا اللہ تعالیٰ نے مہیں تاکیدی تھم دیا ہے، تاکہ تم تقی بن جاؤ۔''

"دسبيل الله" كى اتباع مين اطاعب رسول اور اتباع رسول عظي يم أجاتى ب

كيونكه الله تعالى كافرمان ہے: ﴿ مَنْ يُطِعَ الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهُ ﴾ (النساء: ٨٠)

"جس نے رسول کی اطاعت کی، پستحقیق اس نے اللہ کی اطاعت کی۔"

رسول الله منظیمیّن کی اطاعت واتباع کوالله تعالیٰ نے اپنی اطاعت اس لیے قرار دیا ہے ما را کہ مدین کی تنزیم کے اللہ سے لیغہ تکلین میں فر اا کر تر تھے مانٹہ کا فرمان سے:

كەرسول اكرم م الله الله الله كالله ك

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى ٥ُ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحُیْ يُوْحِی ٥ ﴾ (النحم: ٣-٤) "اوروه اپی خواهش نفس کی پیروی میں بات نہیں کرتے ہیں۔وہ تو وی ہوتی ہے جوان پراتاری جاتی ہے۔"

وَ آخِرُ دَعَوَانَا أَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ.





انصار السُّنّه پِبَليْ كيشَنز لاهور

اسلامی ا کا دمی،الفصل مارکیث، 17-اردو بازارلا ہور نون:7357587-042